## GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES

Published under the Authority of the Government of His Highness the Maharaja Gaekwad of Baroda.

GENERAL EDYTOR, B. BHATTACHARYYA, M. A., PH. D. Rājyaratna, Jūānajyoti.

No. XC

श्रीनडपाद्विरचिता सेकोहशटीका

## SEKODDEŠATIKĀ

of

Nadapāda (Nāropā)

Being a commentary of the Sekoddesa Section of the Kālacakra Tantra

The Sanskrit Text edited for the first time with an introduction in Énglish

By

MARIO E. CARELLI, Dr. LITT.

1941 Oriental Institute BARODA Printed at the Government Press, Baroda and published on behalf of the Government of Baroda by Benoytosh Bhattacharyya, Director, Oriental Institute, Baroda

Price Rs. 2-8-0



## HANS AND MARTHA LÄUCHLI AS A TOKEN OF GRATITUDE FOR THEIR LONG HOSPITALITY

#### PREFACE

The edition of the present work had been undertaken in 1931 when my master, Dr. G. Tucci, entrusted me with the transcription of the palm-leaf ms. of Sekoddešatika he had borrowed from the Maharaja's library, Kathmandu, Nepal. Owing to many delays in my work the printing could not be started before the early months of 1939, when this book had been virtually completed for three years. Again my internment in June 1940, stopped the publishing in its middle for several months until Dr. Bhattacharyya very kindly volunteered to revise the proofs and look after the printing of the remainder.

This work therefore reflects rather an early stage of my researches and views on the Buddhist Tantras. The edition of the text itself could have been carried up to a higher level of correctness and faithfulness to the ms. had it been possible to revise it thoroughly on the palmleaf original again. But the Director of the Maharaja's library, Kathmandu, to whom I am indebted for the first loan of the ms. could not afford to let me have it again during the proof correction, and a photographic reproduction proved too expensive. Such as it is, therefore, this work may have to be subjected to a thorough revision before its second edition.

I must thank here the crowd of masters and friends who helped me from beginning to end: Prof. Formichi, who very patiently assisted me in moving my first steps into the mysteries of Tantras; Miss E. Waugh, Mrs. W. Gardener and Mr. P. Walton, who revised and corrected the Introduction, Pandit Sadānanda Pāṭhaka, who helped me in correcting the proofs; all those who were my hosts during the several months of transcription and revision of the text the families Codacci-Pisanelli, Sansonett and Lauchli, and Mr. Sinopoli. Above all my gratitude goes to Dr. G. Tucci who has throughout been my guide and inspirer in interpreting and getting published this book and others to follow.

M. CARELLI.

#### INTRODUCTION

The title of this work means: "a commentary on the treatise of the baptism". It would be more exact, though at first less clear, to translate: "a tika of the Sekoddesa". The tika is a particular form of a small explanation of a philosophic work. In the Sekoddesatika itself we find a clear classification of the tantric treatises belonging to a single group or cycle. The translation of the relative passage is given below:

"In every Tantra which deals with the yogis and the yogin's there are three kinds of "uddes'," (exposition of a doctrine) and three kinds of "nirdesa" (a more specific illustration of it). The word "uddesa" is explained by itself. The second kind of "uddesa" is called "praty-uddes" and the third a "mahoddesa". Even so the word "nirdesa" is clear by itself, and its second and third kind are respectively styled "pratinirdesa" and "mahānirdesa". The whole group of the uddesas and nirdesas forms a "tantrasangiti," that is to say, the harmony of the chords, which is a figurative mood to mean the concordance of the entire set of tāntric texts. The whole of the uddesas is styled a "laghutantra", that is to say, a smaller tāntric system. The whole of the nirdesas is styled a "mulatantra" or a fundamental tāntric system, a great tantra. An example of the first is the Vimalaprabhā in its edition of one thousand eight hundred verses; an example of the other is the same work in its greater form of twenty five thousand verses.

In spite of its title the Sekoddesatika ("a commentary of the treatise on the 'tantric' baptism") is not only an explanation. It contains many important details on tantric rituals and gives many enlightening interpretations of the underlying theories. The fundaments of the Vairayana are mythical, the development of the doctrine is concealed under allegoric and abstruse expressions. In the Schoddedatikā and similar works a clear distinction is always drawn between the outer (bahya) and the inner (adhyatmika) sense, the first being the literal meaning of the words, and the second the key of the occult doctrine on which all the system is grounded. This dualism is not an artificial one. It reflects a deeper conception of life, in which the cosmos is believed to have two aspects and two meanings. In the way of spiritual progress everyone may, likewise, reach the former and the latter stages of perfection and attain to the lower and the highest visions of truth. The reader will consequently be struck by the frequent references to the twofold series of spiritual attainments (laukika and lokottara) which are the aim and the confirmation of this mystical training. According to this bipartition the eleven forms of the rite of baptism are ranged in two groups; and the supramental visions that are the yogi's contemplation of cosmos may be also divided into two grades. This is

Þ

the innovation that Mahayana and chiefly Vajrayana introduced into the former buddhist mysticism. All the fivefold stries of which the pancatathagata worship consists are here composed of six elements, the last of which is transcendent. To the common five human senses jaan is added, that is to say, the supreme sense of the mystic knowledge, the object of which is jūāna, or the matter of the supreme knowledge. It is not only here that we may notice this use of the same term in two different meanings one of which is subjective and the other objective. But in this case the sixfold series is opposed to the fivefold one of the tradition, and is said to belong to the ulpannakrama (the spiritual progression) while the group of five represents the stage of the utpattikrama (the physical development). In this system a further stage is added to the early buddhist trikaya. A fourth "body" is conceived and styled sahajakāya or elsewhere svabhavikakāya, (the inborn body) As to the signification of this succession of bodies and to the definition of them the Sekoddesatika explains the matter very clearly and points out the manifold connexions between the four conditions of the human body (waking, dreaming, sleeping and catalepsy), the four abhisambodhis (progressive development of the psychic power) and the four kāyas.

In all these explanations the term vajra often recurs. It would overstep the limits of the present work to give an exhaustive interpretation of this word. It is enough to say that vajra (thunderbolt, diamond, here only in the latter sense) is the keystone of the whole Vairavana system. As in many other esotene traditions, a very high stage of perfection is indicated by this term. In the Hebraic-Greek mysticism we find that the adept who had reached the last step of initiation was styled Adamas, either to mean his spiritual rebirth in the "new Adam", or to show that he now was "a diamond", steady and hard like the carbon crystal obtained by the burning of the former individual. The whole of this system pivots upon the idea of the vajra, which is the supreme ideal, but at the same time environs the initiate from his first steps. Everything which concerns this mystic training bears this name. The water for the preliminary purification, the pot that contains it, the sacred formula to repeat over it, the tooth-pick by which a peculiar rite is performed, all is vaira. The disciple who submits himself to the esoteric rules must find a new world and be brought into a strict contact with it From the very beginning he must see, hear, touch and taste sense-objects in a different way than that to which he was accustomed, He has to be overwhelmed by the sense of a transcendent reality and led to perceive its symbols in everything around him. Later on, he will be given a new name, beginning with "vajra".

All the sacred performances described in these texts are not, however, mere symbols which are adopted in order to bring suggestion on the disciple and devoid of any objective value. chiefly Western, must not forget this and must avoid the risk of any "idealized" interpretation. In Vajrayāna and similar systems the external world is never denied. The western opposition of spirit and matter is entirely absent in them. Things are looked at in quite a different way.

As I have said formerly, this text is a tika, that is to say, a short explanation of the treatise on the Seka (=sekoddesa).

The word seka means the same as abhiseka, which occurs often in epic and dramatic poetry as well as in law codes. Most usually seka is the ceremony of unction which is performed on the head of every new king.

But this symbolic rite is perhaps connected with religious baptism. Royal power was believed to be of heavenly origin and coronation contained religious elements. Symbols are always clues to an older reality. In the king's coronation the ritual aspersion symbolized the transmission of royal authority, which in reality was not given by the holy water, but by the institution of monarchy and the will of the people. Holy water, consequently, refers to a religious rite in which it had its real function and which of course, preceded the monarchical baptism, or, at least, was one with it. As to the antiquity of this ceremony, which exists now in so many religions, I think it impossible to say anything exact. But the essential idea present in it is one of washing. In Sanskrit dictionaries we find that seka and abhiseka mean also holy bath. The streams of regeneration, had to be the material correspondent of the streams of a new power with which the soul was invested. Thus we can conjecture that Indian baptism like Christian baptism, which was originally performed in Jordan waters, implied not only an aspersion, but also an immersion, or perhaps both. But in historic India we find them two separate rites and the seka that we shall deal with is a ceremony of aspersion.

In order to get a clearer idea about the evolution of this rite, we must analyze its tibetan name, which is not modelled here, as such terms usually are, on the Sanskrit. Tibetan dban bskur ba is registered in Sarat Chandra Das' dictionary as meaning "to consecrate, anoint with royalty". But if we consider that tibetan dban designated the mystic powers as well as the royal ones, we shall easily understand that dban bskur ba signifies a transmission of mystic powers. Beyond all these attempts to explain the name of this rite from our own point of view, we must take into consideration what Naropā himself says about the title of his work. At the beginning we find: "seka iti seyate' nena kāyādikam nirmalam nirāvaraṇam kriyate", that is to say: "the seka is called so because by it one is sprinkled, and his body and other elements become clean and unobstructed." All this is nothing but clear etymological explanation. Tibetan translation, however, gives to the root sic quite a different meaning, since it renders sicyate by akhyud.

But further on in the Sanskrit text still another explanation of seka is given, which throws much more light upon the metaphysical sense of this rite. It says that the ultimate essence of

the universe is the unfathomable effulgence of Being and that one's immersion in this is the seka. This explanation brings us back to the idea of a secred bath, numbered among the meanings of seka and confirms the tibetan rendering akhyud = glide into.

Some more words must be added here in order to point out the differences between this rite and similar ceremonies. Though this last explanation implies a similarity of seka with immersion in holy water, seka is not a simple lustration. Classic antiquity offers to us many examples of lustral rites, which do not seem to belong to the same type. The word fustration itself derives from Roman culture. comprises a number of purificatory rites including holy baths. Such ceremonies were also performed by the Jews and in the Greek myste-Their main aim is purification, which takes place without any active participation of the person who has to be purified. Other rites, such as the taurobolium and criobolium, seem to belong to quite a different category. The ceremony was preceded by a long period of training, in which the disciple was initiated into a series of mysteries. The soul's way towards redemption was represented in a succession of symbolic figures. The allegoric bull was the main symbol that the disciple met in his spiritual journey. It stood for the unconscious powers of the human being of which the neophyte had little by little to become aware, until at last he should tame and kill the bull. blood of the victim flowing on him symbolized the stream of these powers. He had diverted them from their ordinary course and was ready to grasp them with full mastery and clear consciousness.

Indian seka is probably this. It is performed with an active participation of the initiate and, as in the case of the taurobolium it comes at the end of a period of deep mystic training, so that the disciple may immediately seize the sense of the symbols and turn the energies disengaged in the rite to his own benefit.

So we cannot call the seka a sacrament in the full meaning of the Christian word. But attention must be paid to the fact that no religious act may be performed without it. It is the key to the religious life. On the other hand though the efficacy of this rite is partially dependent on the disciple's consciousness and will, its value is not totally determined by those subjective elements. It might be defined as an mitiation, both passive and active by means of which the neophyte rises to the stage of a higher power and acts in accordance with it. In the sentence quoted above mention is made of the spiritual obstruction which seka removes: but it is not a moral idea like original sin in Christianity. This obstruction is avidya, that is to say, the ignorance of sentient beings, which in actual life fails to recognise their identity with the invisible root of all. Therefore, the disciple must leave this world and be introduced into a new one, as appears from the words that he pronounces at the beginning of the rite "advaivaham..... trisuddhya". Frightened by the family iple seeks refuge with the Vanquishers but here the conception of t the world, religions. Samsara is not only the multitude of protane people and profane things, as in classic mysteries, or the root of bewilderment and wrong doing: it is this too, but it has a wider significance. The follower of a religion world a danger for the fulfilment of its ideals, is nd looks at it with fear and contempt. Tantric и. f3 u (B k S I) зажи atrary knows that samsara and nirvana are two smos which incessantly whirls under the law of te of the necessity of transcending the deceitful 2 12 and space, but he cannot ignore the fact that his 3 13 13 <del>(e6</del> here among people, and things of which he shall 4 14 ie reaches the top. So he traces his way among 5 15 njoys worldly pleasures. But he does not view temselves or as existing independently. He sees 16 22 E 17 23 ¥ 18 24 £ 6 16 6 16 22 iomenal aspect of transcendency, towards which 7

TORY OF SUCANDRA'S COUNCIL

3 18 9 19 f all his vital faculties, mental as well as physical.

19 25 10 20 26 1 rat the text of the Sekoddeshtika deals with the नियमानुसार दिलेके निकीट ng a short account of the legendary events which d s is puro doctrine. In tantric literature there are several sch or is attributed to a different revelation. igs of mantrayana (=vajrayana) were given first it the tead ------kara, the Buddha preceding the historic one. But they had to be adapted to our age and for this purpose the king Sucandra, whose realm is placed by our text in the mythical Sambhala on the river Sita, being the nirmanakaya of Vajrapani, went to heaven and begged Sambuddha to explain the theory of seka. Then Sambuddha (that is to say, Gautama) summoned a council in Sridhānya. This Council of Sridhanya was held after that of Grdhrakuta, in which the system of the Prajñāpāramitā was first expounded, and as it appears from our text, was the source of Vairavana.

#### THE THEORY OF THE FOUR VAIRAYOGAS

On his way towards release, the disciple must go through four successive stages. In each of them he becomes more and more free from the ties which bind human beings to the phenomenal life. These stages or vajrayogas, are: visuddha,-dharma,-mantra-and samsthanayoga. In order to reach them one must have attained the "four deliverances" (vimoksa) which enable one to escape by means of meditation, from the conceptions and the conditions of normal life. These vimoksas are: sūnyatā-, animitta-, apranihita-and anabhisamskāravimoksa. They put human souls in full possession of the faculties inherent in each of the corresponding vajrayogas. These faculties are also four, and four are the methods of purification (brahmavihara) with which the yogas are associated. Every vajrayoga leads the initiate to the perfection of one of the aforementioned faculties and these perfections are styled vajra. So in the first vajrayoga we have the kayavajra, that is to say, "that diamond which is the body" or the yogi's perfection of the material stage. Ultimately, it means the absoluteness of the physic sphere, to which we participate with our own body. In the second yoga

the perfection of the verbal sphere (vāgvajra) is attained. Cittavajra (mental perfection) and jūānavajra (gnostic perfection,) correspond to the third and fourth vajrayoga.

Thus we'see' that the classification of the steps of vajrayānic actions is fourfold. Later on, we shall go deeper into this classification and explain the literal and substantial meaning of the text. Now a word must be said in order to point out the innovations that this system introduces and to make clear what we feel inclined to call its polemical attitude.

Scholars acquainted with Mahāyāna know that it and in particular the vaṇrayānic and tāntric works posit four kāyas as four successive stages of mystic realization, in contrast with the other buddhist schools, which assume only three kāyas. Early buddhist tradition speaks of a trikāya. Maitreya, the great vaṇrayānic teacher, whose historic existence, supported by many texts, has been almost definitely demonstrated by Prof. Tucci, gave the logical ground to the existence of another kāya, the fourth, which was styled svabhāvikakāya or sahaṇakāya. This means the "inborn body" and is the apex of tāntric asceticism. As sahaṇakāya completes the series of the kāyas, so in the other series which the text deals further we shall find a sahaṇa element to complete the older threefold groups

Also the upanishadic tradition spoke of four steps of perfection. They are designated by the same names as the natural conditions of the human being during day and night. Waking, dreaming, sleeping and catalepsy were assumed to symbolize four stages of mystic absorption to be reached by means of meditation. The individual consciousness was darkened as in sleep, until at length it was drowned in the universal spirit, that is to say, it was identified with Atman.

But tantric tradition does not recognise upanishadic authority, Each stage of varjayoga is declared to be superior to the corresponding stage of the classification given by the Upanishads. The text runs:

"The catalepsy is still spoiled by the stains of ineradicable passions life still present in man

darkened by tamas (the the Upanishads to the full

awareness of spirit, sattva); in the dream being and not being are bound to the ebb and flow of breathing; in the waking there is discriminative consciousness,

The Vedic tradition having been thus previously rejected, our text goes on: "All existent things, since they do not exist as an independent reality and lack self-consistency, are void and their condition is unsubstantiality. Void are the past and the future. Becoming aware of this truth and meditating on it is the mental state that is named Voidness. This is deep and sublime. It is substime because looking from it we see that the past and the future do not exist by themselves. The mystic knowledge that is grounded on

it and marked by it is called "Voidness deliverance" (that is to say, that freedom which derives from having recognized that all things are Voidness). Through it the great Bliss which, having overcome the state of catalepsy is incorruptible, that is the Diamond of gnosis, endowed with universal charity, attains its utmost purity. It is indeed the inborn Body, called also Visuddhayoga (attainment of the absolute purity)".

This is the core and the pith of vajrayāna. Jīāna, the highest human and superhuman faculty by which one discovers the ultimate truth and becomes one with it, is an experience transcending all that in normal knowledge is bound to the logical frame and is capable of being transmitted to others. I dare to translate it by "gnosis" or "gnostic faculty" since the whole vajrayānic doctrine is so strikingly similar to gnosticism. In the sentence translated above a principle is very clearly expressed which always underlies the vajrayānic thought, but is seldom set forth in such an explicit way.

Sūnyatā, which I have translated by "unsubstantiality", has two different meanings. The first is objective and microcosmic. It is the natural condition of things, which cannot claim a self-contained reality, since each of them needs another, which in its turn is also dependent. The second meaning is less evident at first but must never be forgotten if we wish to penetrate into the very foundations of this system. It is subjective, microcosmic and represents the unusual condition of the soul to which the unsubstantiality of things has been revealed. But as the supreme aim of vajrayana is the iden tification of the subject with the object, it is no wonder if our author, as well as other similar writers, speaks often of sanyata without specifying whether he alludes to the subjective or to the objective meaning of the word. From a phenomenal point of view they are two separate things. no distinction is possible when the innermost monistic truth has been accepted. The word jñana too has two correlative meanings. Vajrayana has added a new element to the traditional ones and has named it jñana, since it corresponds to the new faculty that this doctrine posits in the human soul. This dualism is still more striking than that of sunyata. In that case an objective term becomes subjective, an attribute of the external world being reflected in the soul, which is quite usual. Now the supreme faculty of thought is projected in the universe, in order to find in it an element that can become the object of this faculty.

This first vajrayoga, as we have said, is marked by the feeling of a universal charity. The word used to designate it is kannā, which means literally compassion. It is an essentially Buddhist feeling and is strictly connected with śūnyatā, that is Unsubstantiality. As in vajrayāna each upāya (instrument, male element) is the correlative of a prajñā, (wisdom, female element) so, that wisdom which in its subjective sense is śūnyatā acts by means of that instrument which is karunā, compelling every Buddha to work for the sake of the world's deliverance. This feeling must inspire every act of the mystic ecremonial,

The text says that Sahajakāya has overcome the state of catalepsy. In the Upanishads catalepsy or turiya (litt. "the fourth") stage was considered the last step in mystic identification. In vajrayāna on the contrary, every thought of identification is dismissed as a wrong assumption. Moreover, it presupposes a Brahman, while in the whole Mahāyāna no idea of Brahman is found. Vajrayānic asceticism rejects every passive attitude. Its aim is not a gloomy absorption into the elementary forces, but an ascension and, finally, a voluntary escape beyond individual consciousness.

Describing the second vajrayoga the text proceeds: "Distinctive marks (of things), such thoughts as Buddha, bodhi and so on (that is, thunking of an individual and its qualities as separate) are logical and discriminative mentality. But since all is unsubstantial there are no causes (nor effects,—that is, there is no room for logic).

That mystic knowledge in which there is no thought of distinctive marks is the deliverance consisting in the certainty that all things are devord of essential characteristics. Purified by this, having overcome the condition of sleep and therefore being free from conceptual oppositions (dvandva), endowed with sympathy, benefactor of all through the activity of the two bodies (sambhoga-and nirmāṇakāya), being beyond all discriminative knowledge, the Spirit is in this stage the Diamond of the Spirit. It is Dharmakāya, composed of wisdom (prajāā), and instrument (upāya), it is the attainment of the plane of Dharma (transcendent reality).

The former vajrayoga was the complete emancipation of the adept from every substance, This immediately lower attai which, while objective, is yet Dharma is ultimately the sindiscriminate, universal and monistic being in which dharmally, things, participate emerging each in turn, and into which all are at last reabsorbed.

From the ordinary point of view each thing is complete in itself and its existence is independent. But any one who has reached the sight of the universal sea becomes aware that all the waves rise from the same water and are but momentarious alterations of the surface, letting the depths he as still as before.

In this vairayoga the disciple overcomes the corresponding stage of by tamas, that is cosmic to this degree is maitri, spirit, or rather the intel (vaira).

In the third varrayoga dialectical thought and desire are resolved and overcome: "Since no essential characteristics are attributable to things, dialectical thought is absurd and there is no room for desire. When one's wish to become Buddha (the desire of every disciple) disappears, one reaches that-deliverance which consists in the absence of wishes. That sound which is not produced by beating and, which having overcome dreaming, is indefectible and purified by that deliverance; that mystic syllable which contains the voice of all creatures, which is endowed with joy, and is styled mantra because it gives joy to all creatures by all the sounds that are intelligible to them and because it is the soul's (manasas) protection (trāṇa), this syllable is the diamond of the verbal faculty and is styled sambhogakāya (that is the plane of the joy-giving manifestation), made up of sacred knowledge and instrument, attainment of the mantra-plane'.

Since things are not deducible from one another and lack necessary connection, man must rid himself of any attachment to them, which derives from illusion. When he is delivered from this illusory attraction and repulsion of sensible objects, he is correspondingly delivered from dreaming in which, as I have quoted before, "being and not being are bound to the ebb and flow of breathing". This ebb and flow which rules breathing, as well as natural phenomena, is the very ground of the universe. Inspiration and expiration symbolize the world's dualism, the root of every imperfection. We shall see that vairavana, following in this the old Yoga systems, aims at stopping the natural course of microcosmic forces by getting control of breathing, which represents the outward aspect of the vital energy. The initiate must master his own breathing, until it becomes the most responsive and subtle tool in his hand. He must employ it in order to disengage the innermost principle within him, that force which contains the root of things and their very names, unknown to the ordinary man. This is vagvaira, the plane of the Diamond of the Word. Words are incre allusions to things. Verbum, on the contrary, at the same time creates things and gives a name to them. There is no distinction between subject and object. It is a sound rising from itself and self-contained, not produced by breathing. Word is led to its original plenitude and becomes an exoteric acting force, not a nominal one.

In this stage, the sentiment which the disciple must feel is *muditā*, a disinterested participation in the joy of every sentient being, which makes of himself a sambhogakāya, a supernatural enjoyment rising from the manifestation of the supersensuous cosmos.

Now, the fourth and last vajrayoga: "The condition in which there are neither desires nor production of karma marked by discriminative consciousness and by white and red breath-streams, is the deliverance consisting in the absence of karma production. By it the diamond of the body is purified through the resolution of waking. By means of the numberless apparitional bodies that it throws forth, it leads to that path which is antithetical to moral defilement. Since it is absolute equilibrium it is not spoiled by the passions (of which it takes the form) which appear as terrific, peaceful and lascivious deities. It is nirmāṇakāya; consisting of sareed knowledge and instrument. It is the attainment of the plane of forms".

text: he lives now in the central vertical stream (suṣumnā) running directly from the spinal basis to the top of the head.

The condition of waking which is the lowest posited by upanishadic asceticism is transcended by the fourth vajrayoga, the initial step of this initiation. In waking the physical body has its fullest manifestation. Self-consciousness is at its height. Everyone feels limited within himself and is keenly aware of ego and non-ego. But this self-identity is denied by the doctrine of nirmaṇakāya. The individual must use the power that he attains in the course of vajrayoga to get rid of his own selfish personality and to assume the most different forms. So he comes into relation with every kind of creature and teaches the path of freedom to all sentient beings.

Running on, the text quotes a passage from Vimalaprabhā, in which the same classification of the four kāyas, is briefly expounded. Here jñāna is attributed to the dharmakāya too. What deserves our attention is that, in spite of their progressive character, the four kāyas are not only four successive steps of perfection, but are also simultaneously possessed by the adept, since each of them is vajra, that is to say, transcendent.

#### THEORY OF THE FOUR ABHISAMBODHIS

The fourfold plane of perfection is completed by the following theory of the four abhisambodhis. Abhisambodhi literally means "full enlightenment". The four abhisambodhis are a way leading to a mystic interpretation of the cosmos by means of an increasingly simple vision of it. Each step of this way is connected with a kāya, since each degree of perfection needs a corresponding degree of awareness. So we see that the ekakṣaṇābhisambodhi (instantaneous enlightenment) is related to the svābhāvika (= sahaja) kāya, the pañcākāra (fivefold) is joined with dharmakāya, the vimṣatyākāra (twentyfold) leads to sambhogakāya, and the māyājālābhisambodhi, that is the "awareness of the net of contingency", corresponds to the nirmānakāya.

But this meaning of abhisambodhi refers to the spiritual progression. The same word with the same attributes but in an inverted order (ekakṣaṇa, pañcakara, vimsatyakara, mayajala) is used previously to mean the growing of the embryo within the maternal womb. So we have two parallel and opposed series of development, postulated by the claim of this system to universal symmetry. But the correspondence of the mystic and bodily development is not causally established. It reflects and explains the course of cosmic breathing, evolution and involution by which the divine principle unfolds in a multitude of objects, until at the end of the cycle the highest created being, the spirit, returns from the streams to their source. The rise of the human body from the protozoic shape to the sentient organism is styled utpattikrama. The sinking of the supreme seed from the creative atom (bindu) to the coarsest matter which, if considered in reverse order represents the ascetic development, is utpattikrama too. Instantaneous enlightenment, the first step of bodily growth is the immeasuramoment when a vital principle is inserted into the ble

male and female meet germinal o cellule in which become one. The fivefold enlightenment occurs when embryo acquires five sensibilities potentially containing the five senses. Then in due time the sensorial mechanism attains its fulness with five constituent groups (skandha), five elements (dhātu), five perceptions (mdriya) and five perceptive seats (āyatana). This is the twentyfold enlightenment. After birth the endless spreading of worldly existence is perceived. Then, the process ends when one becomes aware of the net of contingency.

In the second cycle the instantaneous enlightenment by which the unconditioned potency bursts into activity and creates is really the last step of the same upward development described in vairayoga. The first appearance of divine power in the sensible world, as well as the ultimate resolution of the human spirit soaring toward the infinite, is a point (bindu). This, while itself measureless, is the basis of all sensible measures, the incalculable instant from which every temporal duration starts. As the text says, twenty one thousand six hundred breathings reach their plenitude in it. This means that the yogi comes to it after a deep meditation on cosmic time, in which he sees ever greater time duration represented in his breathing. Inspiration and expiration are at first rhythmically ruled by will power, and assumed to signify a period of day and night. Later on the yogi represents in them the lunar mansions and phases, the bright and dark fortnight, the month, in which one day is added to the two fortnights the "unmovable" day of full moon. All this psycho-physical meditation is performed according to an elaborate scheme, with which our text deals afterwards. It aims at a complete resolution of microcosmic time by the disciple who, having successively fixed his mind on ever greater periods of time and successively rid himself of them in the course of his breathing, comes at length to the great universal account; including all creation from its beginning to its reabsorption. This meditation is accompanied by intensive exercises in the rhythin and control of breathing. Reaching the end of the great aevum the vogi stops breathing and draws all his vital power inside himself, so that the irresistible stream of his energies diverted from its usual course is accumulated within himself and breaks down all spiritual obstructions. This is the vogic rebirth, briefly and clearly described in the following quantition from Volumetra and "The birth-place of the Vanquishers

When the spirit is fixed in the potential

<sup>.</sup> d) breathing extinguished, the divine perception awakened, the fleshy senses dead, the natural sensibility stopped, the divine spheres opened to my sight, then I see all, O Supreme King, there is nothing that I cannot perceive." In the hierarchy of transcendent beings established by Mahayana this stage corresponds to the "Vajrasattva", the Being of Diamond, which is the ideal of this asceticism. The second degree is mahasattva and is possessed of the firefuld entertain th as well as the resolution of the bodhisattva.

In the samayasattva there is the suppression of the sixteen creative enjoyments (ananda) classified later on in our text.

The descriptions of the two groups of abhisambodhis are divided by the sentence "etadvaidharmyena"=in a way opposed to that. It seems certain that the word abhisambodhi was initially used to designate spiritual evolution. But, as I have said before, in Vajrayana we can observe not only the application of physical terms to psychic realities, but also the contrary. Physical reality is here always considered from a very high point of view, as the phenomenal working of superior forces and, reciprocally, spiritual deeds are often indicated by reference to material things. In this case the whole natural development of the human being, which runs through the zoological ladder assuming the form of a fish and of a turtle is taken to represent the involution of spirit from the preindividual stage to the personal consciousness and the evolution of matter from the amorphous bulk of the embryo to the vertebrate organism. The second classification on the contrary may be taken as an involution of spirit only if considered in the same order as the text gives it, whilst it is clear that the first stage described is really the last reached by the initiate.

But the macro-microcosmic symmetry conveyed by this theory requires a somewhat fuller commentary. As the individual begins his life from a drop (bindu=drop, point), so God becomes at first manifest in a very point, which, as I have said formerly, is neither immaterial nor material and contains potentially all creation. The energies enclosed there are not allowed to spread (acyuta). It is Being itself (svabhavika) without any subjective-objective relation. It knows all because it comprehends all in a geometric point (bindu) and in one instant (ekakṣana). So it is in creation. In the mystic ascension on the contrary it is the last and supreme stage; nevertheless if we want to be more exact, it is both the first and the last step. Since the actual individual is the result of the natural utpattikrama and the ultimate limit of distinction between subject and object if he desires to escape the bondages of life, he must reproduce in himself, in a condition of full awareness, the process that' he has passively undergone. His aim is the breathing-control and the attainment of instantaneous enlightenment. He strives to catch a glimpse of divine consciousness (samvit) and to reduce progressively the extent of the surrounding darkness by means of the aforesaid practice, in which inspiration means self-illumination (prakasa) and expiration reflection (vimarşa). This process needs further explanation. upanishadic symbolism of the four human conditions is inserted into this meditation. Waking, as a perceptive condition, is day; dream, as a cognitive condition represents night. In sleep catalepsy day and night are reflected again. But the first two stages are mutually dependent and in so far dualistic, whilst sleep is absolute prakasa, that is pure thought, and catalepsy is absolute vimarsa, that is sheer suppression of even potential thought. The initiate must keep this meditation until the great cosmic account is resolved in his vision and experience. Thus time is drowned in eternity.

The second step of the fivefold enlightenment is poetically described in the stanza quoted above: but a few words must be said in order to penetrate into the details of that description. Ayatana is a buddhist word meaning perception and matter of perception. In this stage the purification of the five spheres takes place and the disciple must realize the duvine nature of his senses and of their objects. The five sensible objects, such as earth and so on, are conceived as praina (pure potencies), that is as female items, and the five skandhas, which are the constitutive grounds of human organism, are the instruments (upaya) bringing their respective potentialities into being. They are the male items. The yogi in his meditation must identify them with the five supreme Buddhas and the former pentad as their saktis or female detites. He must

the full satisfact which the nature is no longer any s

couples in his meditation. Little by little he realizes that their objective existence is illusory and that they are but a function or, better, ansatumption of human beings. He transcends them and comes to see them as images reflected in a mirror, as a mirage and so on. This is the fivefold enlighterment. It is still maccessible to human senses as it refers to pure substance (dharma) and corresponds to dharmakaya.

Sambhogakäya is the following plane. It is perceptible to suprananal senses. The obstruction or better suppression (nirodha) of the
twelve zodiacal passages, mentioned in the text, is connected with the
doctrine and practice of breathing conceived as cosmic time. In this
meditation each unit of breathing represents a zodiacal transit
(sańkrant). Thus the whole solar year is summarized in shorter and
shorter courses of breathing and is resolved into cosmic time, whilst in
the uppermost plane of sahajakāya cosmic time, as we have seen, is
resolved in eternity. The "truth of twelve aspects" of which the text
speaks is probably the buddinst pratityasamutpāda, the series of causes
and effects as viewed in early Buddhism. The "truth of sixteen
aspects" mentioned later is perhaps an addition of pratityasamutpāda
and the four noble truths (catvāryāryasatyān).

The Nirmanakāya suppresses the sixteen anandas, which are creative joys appearing as pleasures of intercourse in common individuals. But

account of it. The anandas are arranged in four groups styled yogas kamananda, paramananda, viramananda and sahajananda. Each of the four anandas inclosed in every group refers to one of the four faculties (material, verbal, intellective, faculties and self-consciousness) present in man and connected with the anandas. Thus divided and classified what I meant by saying that the instantaneous enlightenment is at the same time the first and the last step of the mystic way.

In its first sense sahajananda is the inner bliss of the Absolute. Before spreading itself in creation, it is potentially divided into subject and object and contains in itself all its attributes and all creation. So it already enjoys them.

In the second sense it is the first step of the yogic practice. During the rite of karmamudrā the sisya is taken near his prajfiā and the bindu residing in the forehead, the pure immobile bodhicitta which is the psychophysical correlative of the illuminative thought, melts and sinks at this contact. As reproductive energy it runs through descending centres and reaches the vajramāni, from which it is ready to go forth and fulfil reabsorption by which the vital energy underlying material bindu is diverted from outer creation to inner regeneration. This is achieved when bindu has returned to the forehead and is fixed there. By opening the ascending path in the body it removes all the phenomenal obstructions which stand in the way of final release. This is in its truest meaning the yogic sahajakāya. Its root is to be found in this step, Nirmānakāya, which our text describes here as the last.

#### THEORY OF THE PRATIPATTIS

The four abhisambodhis constituted a course of evolution styled utpattikrama. They drove God towards creation and man towards birth and reproduction. On the other hand the reabsorption already mentioned in the former chapter brings the vajrayanic sublimation to its fulness and is styled utpannakrama. Utpattikrama means evolution, utpannakrama means perfection. This second process is closely connected with a series of transcendent perceptions the name of which is pratipatti (= reflections).

### The text says:

"In utpannakrama there are the pratipattis of the ten cosmic symbols (nimitta) such as smoke and so on by means of the six constitutive groups (skandha), the perceptive principle (upasamjñā), sensation (vedanā), elementary concausation (samskāra) the individuating principle (vijīnāna), the gnostic faculty (jīnāna) and the personal characteristic (lakṣaṇa); by means of the six sense-objects: earth, water, fire, air, ether and jīnāna (assumed here as the object of mystic knowledge); by means of the sensorious seats (āyatanas) which are body, tongue, eye, ear and conscience and by means of the correlative sensations, odour, form, taste, touch, sound and noumenic perception (dharmadhātu)."

This process concerns the whole human constitution, because the going up of the force which was formerly bound to descend transforms all the inner centres commanding the outer powers and manifestations of man. Thus the perceptive and intellective functions begin to act in quite a different way from before. Exterior sensations lose their objectivity, which falls as an illusory sheath, revealing an underlying reality unaffected by subject-object relations. This reality appears at first as a symbol, or better it is fully understood

by the yogi in his ecstasy, while it cannot be expressed in words other than by symbols. These are the ten nimittas and contain the esoteric meaning of the universe in a series of visions each more significant than the last. The categories (kula) of faculties, senses and sensations listed above, comprehending the bases, the parts and the faculties of the human organism were composed of five items in the former philosophic traditions. Here they are sixfold since another transcendent item has been added to them, just as Vajrasattva has been added to the five Tathagatas.

The external ceremonial by means of which utpannakrama takes place is the latter part of Seka. After the three former ceremonies rama, which are performed by a so that bindu sinks down to

art of the initiation has been performed and the plane of sahaja has been attained by the mosphyte in the lower part of his organism. These three ceremonies are gulya, kumbla and prajūābluseka and are also called karma, jūāna and mahāmudrā, since they are composed of an external rite and an esoteric explanation of it. Substantially they are the same mystic operation, performed in three progressive degrees (mṛdu, madhya and adhimātra) so that the same mystic condition is experienced more and more deeply. The first two ceremonics are explained by the master to the disciple. When he has performed the third he is enlightened by the supreme intuition without the master's intervention.

But thus truth is only dialectically apprehended, now the disciple drives back the flow of the vital energies to his forehead in order to achieve sublimation. In this last ceremony, of anultaribhijeka, no external act is performed. The ascension of bindu to the forehead is accompanied by a long and complex meditation, which is the gnostic counterpart of the ritual acts, according to the usual opposition of prajina and upaya. This is divided into six degrees: pratyahāra, dhyāna, prapayāma, dhāraṇā, anusmṛti and samādhi, which may be translated to the counterpart of the counterpart of the ritual acts, according to the usual opposition of prajina and upaya. This is divided into six degrees: pratyahāra, anusmṛti and samādhi, which may be translated to the counterpart of the ritual acts.

samn

the i

firefly.

A phase of the moon, and finally as a drop (bindu). These are the ten pratipattis. During this last vision the yog's knowledge is devoid of any discriminative basis since he is identified with Being and he is beyond all duality.

## THEORY OF THE ADIBUDDHA

The next section explains the word Adibuddha and deals with its meaning and attributes. Mahāyānic Buddhism and especially vajrayāna has developed early Buddhist athesm into a system in which all former assumptions of Indian thought, such as pantheistic, thestic

and monistic ideas, found their place in harmony together. No trace of atheism as such is left here. But the conception of universal emptiness, or sūnyatā, maintains what we may consider the root of Gautama's philosophy. Leaving no room for God in his system, Buddha never intended to oust Divinity from elsewhere than from human mind. His position was perhaps like Eckhart's when he said that an imagined God is no more a God. Indian philosophy was pervaded by this thought in very early times. The upanishadic denial of all thinkable divine attributes and the famous exclamation neli neli clearly marked this inclination to consider the Absolute in itself as irreducible to human categories. This was—at least in my own opinion—by no means a nihilistic attitude, but on the contrary the highest affirmation of transcendency.

In vajrayana things are conceived as devoid of any substance (sunyata). They exist in so far as they reflect being, which inheres in them and at the same time transcends them. At this point the word and idea of sunvata require further explanation. Looked at from a transcendent point of view things appear inconsistent and are spoken of as sunyata. Now a singular reversion takes place. Owing to the fact that its exclusive reality causes things to be viewed as unsubstantial, Being itself is styled unsubstantiality. Mystics are aware of this phenomenon. In their progress towards ultimate reality they fall into a state of bewilderment when their mind leaps from more or less sensible objects and thoughts to the "desert of being." Here intellectual functions stop, since they show themselves to be insufficient. They are violently struck by what at first appears as nothingness. All that they experience after this is inexpressible in human terms. So vairavana sometimes calls Being Unsubstantiality and attaches no attributes to it. But this Being is not only transcendent. We have an indirect apprehension of it in the world. So its immanency is postulated. It spreads through an immense and varied creation, displaying itself in five forms ruled by the five Tathagatas and consisting of the five cosmic elements. These five aspects are basically one. Vajrayana, as we have seen, adds to each fivefold series this unique transcendent item. The five Buddhas owe their existence to the unique principle of enlightenment, which is between transcendency and immanency and is named Adibuddha.

The text runs: "Adi means exempt from beginning and end; Buddha is he who perceives all things as non-contradictory. This One, being Adi and Buddha, is the Adibuddha, birthless, deathless and all-knowing. The Nāmasangiti says: The Buddha who is without beginning and end is the Adibuddha. He is without connections. His aspects are universal charity (karuṇā) and unsubstantiality (which is connected with karuṇā as prajūā and upāya). He is time (kīla) in so far as his sakti is the Involuted One (samvṛtirūpini). He is the wheel (cakra) since he is the endless desert (śūnyatā). So he is the Wheel of Time (kīlacakra), without an equal, imperishable. Analyzing each syllable, KA means the causality which has stopped in him, LA means cosmic reabsorption, CA is the mobile mind, KRA is the process: both

are to be checked. This signifies: Causality is the name of the body of enlightenment-thought (bodhicitakāya). This has stopped since it has overcome the condition of waking and is thus free from discriminative thought. It is Nirmāṇakāya, as the essential element of body (kāyabindu) has been fixed in the forehead (lalāṭa). Material breathing being suppressed and the condition of sleep being thus overcome, the ver-

perception), bewildered by tamas, inclined to fall, wandering among sense-objects such as sound and the like. When spirit is curbed tamas is removed. Dharmakāya arises when the essential element of the spirit is fixed in the heart. KRA means krama, that is evolution, the fall of the bindus as kāyabindu and so on; when it is curbed the condition of cart.

the essential .

blessed One, who is suith the consist of prajūt and upāya because the cognition and the cognizable are joined in him. Since the mystic knowledge of the imperishable Bliss resolves every obstruction he is named time (KALA), upāya made of charity, possessed of the six supernatural powers which are the five traditional abhijūtas to which jūtanāblijūta has been added). CAKRA is the world in a much a cognizable, that is the trumindum

is prajna, (sophia, sacred knowled

of all forms. The union of bot revelation, karima-universal mercy toward creatures, for the sake of which the Absolute reveals itself, with CAKRA-world, prajnā, that is šīnva=unsubstantiality is KĀLACAKRA.

The existent world of which mention has been made consists of the Buddhas' kingdoms, the endless spheres of sky and so on, with their threefold aspect of duration, birth and death, that is all beings in their sixfold classification.

"The empire of the Victorious One (Adibuddha) compress the

Beings (Bodh ples of Buildh

ples of Buildn pire of one Lord." An this threefold world is the empire of one Lord."

This chapter closes the theoretical section of Sekoddes'athea. At the highest summit of the universal ladder is the Adibuddha. He is the Absolute itself, no more a manufestation of it. He is transcendent and still immanent, devoid of attributes but capable of assuming an infine number of them. In his maintestations he divides himself into subject and object. This latter is sakti, superturipini, or the Involuted One, the potency of the conventional form of the sensible world conceived as a symbol of the transcendent world.

There are two aspects (mūrti=image) under which we consider him supreme compassion and unsubstantiality. We consider him as

Unsubstantiality since he is the denial of every existent thing in which we believe that we recognize being; as Charity, since he is moved to reveal himself to us by the infinite compassion that he feels for our not-being. On the other hand, when conceived as creative instrument (upāya), he is time (kāla). This means that he manifests himself in time. In time we see the displaying of the Samyrtiruping, the spatial element (cakra) in which he becomes cognizable (jñeya). Also in this sense he is karuna, as he sinks down to the plane of immanency in the conditioned world and is the benefactor of all creatures. So, karuna and kala are the means of creation but also of the ascetic way by which the individual rises to Kálacakra. In vajravoga karunā is the sentiment felt in the supreme realization; in the theory of esoteric buddhism the subject of meditation is time, which must be reproduced in the depths of the soul and dissolved into eternity. As he is creative intelligence he is cognizable in the world of space and of endless existence (cakra) and he appears-as we have seen-as pure being in comparison with whom the whole universe is void, since it does not consist in itself but in him.

The text proceeds with a subtle examination of the material just spoken of even in regard to the syllables KA LA CA KRA. There, KA appears as the symbol of causality (KArana) which is extinguished in him because he is causeless. So, in vajrayoga too the thought of the reality of causes must be suppressed. LA symbolizes dissolution (LAya) which is not the final dissolution closing a cosmic cycle, but the everlasting reabsorption of things during the everlasting creation. dissolution is the counterpart and consequence of creation itself, as inspiration follows and balances expiration. CA represents the unstable spirit (CAlacitta) the evolution of which (KRAma) has been checked. These four syllables are now inserted into the frame of the fourfold vajrayoga. At the stage of Nirmana the invisible seed (bindu) is fixed in its first seat and represents the very essence of the material faculty, or body. This condition is also styled bodhicitlakaya. Every creative impulse (KArana) is extinguished in it.

In Sambhogakāya breathing stops (LAya) and bindu is fixed in the throat as the verbal faculty. In the two successive planes cosmic darkness is removed, since in dharmakāya the unstable (CAla) citta is retained in the heart and represents the essence of the spiritual faculty, and in Nirmāṇakāya bindu is ultimately fixed in the navel and prevented from falling; and is assumed here to mean the essence of supreme knowledge.

The four vajrayogas, to each of which a stage of mystic realization corresponds, are like a ladder framing the system of the abhisambodhis and pratipattis. They contain the largest and subtlest parallelism of macro-and microcosm, Man's natural conditions, the organs of his body, the flow of his energies, their seats, his mystic feeling, his thought and the progressive enlightenment of his consciousness, all these concurring the achievement of the hardiest ascetic work, through which the material and spiritual world vanish into voidness and are reabsorbed,

#### THE RITUAL

explained above The vairavanic doctrine individual experience. All that concerns mystic truth is called in Sanskrit pratyatmayedaniya, which means "left to individual's realization". According to vajrayana truth is one, always the real, but in the sensible world it cannot appear the same as what it really is in the noumenal essence. The visible universe is nothing but a symbol of the innermost truth. This symbol may be interpreted different degree of life. All is truth, all mner is God; but there is no uchying the existence of worldly hindrances, called anava in Saivasiddhanta, styled tamas or avidya in vairayana. This philosophy does not try to account for the existence of this negative counterpart of creation. Western interpretations such as "the spirit failing to recognise itself" or "involution" and "evolution" are the closest approximations to this field of Indian thought and may be usefully employed at times to adapt Indian intuitions to European categories. But they cannot solve the inevitable problem of the present world nor reduce dualism to monism without residual difficulties, They displace the problem without getting rid of it and expose interpreters to the danger of misleading analogies. What we must bear in mind is that the Indians never strove to build a logical history of creation. They have no biblical tradition nor concrete mythologies; or at least they do not have recourse to their authority and tradition. They look at the world in its present state of being and change in its deceitful and exciting course between the positive and negative poles, They accept it as given and the only development that they seek, in it is that of individual creation. Accordingly, the only evolution they strive for is the way of individual release. So one cannot find in this system any denial of what we usually call reality. This minor reality is nothing but the female aspect of God. It is the book with which the universal spirit, the uppermost Guru teaches each of us the glory of transcendency. The core of our being is an inextinguishable light which can in certain cases shine forth of a sudden and transform in one instant all our being into a bodhisattia. But most frequently the way of deliverance is not so easy. The Supreme One who sees our difficulty and is inoved to compassion by our deafness reveals himself in the figure of Tathagata and leads men to initiation by means of his gurus. So a spiritual teacher and a religious ceremonial is required. We have seen it in the chapter dealing with the mythical substructure of vajrayana, when Sucandra begs Sambuddha to reveal the doctrine of Seka and the master's explanation begins: " smu

Sucandra's guru was Sambuddha himself and everybody's guru is looked at as a personal manifestation of God. Texts often speak of an inner guru, which is always to be considered as the only authority for disciples. This is never in contrast with the necessity of an exterior guru. This only means that the initiate must always be moved

Sucandra", Sucandra, listen.

by his own will because freedom cannot be imposed from without but must be actively won. The inner guru is the centre of our will, and is also the yogic purusa, the transcendent being which is the unmovable pivot of our everchanging activity. From this point of view the outer guru's teachings are nothing but suggestions made in order to awake in us the consciousness of our inner light (sarvasattvasamatā).

Ritual acts are useless if they are not vitalized by the conscious will of the individual; there is no liturgical value in them by themselves. For the energies which the guru disengages in his ceremonial acts are by no means exterior to the disciple's world. They are of the same plane to which the disciple's inner power belongs. The progressive detachment from personality and individual characteristics that we remark in the course of initiation is never due to a passive or receptive self-surrender to an overbearing power. It is due only to the fact that the greater one's power the less it is personal in the common acceptance of the word.

But exterior acts and exterior guru are necessary. They work on matter while pure consciousness works in the spirit. Both must cooperate for the attainment of freedom. They must fit together as prajiña and upaya, as male and female.

The ceremonies of initiation take place in a mandala, that is to say in a circumscribed sacred territory (temenos). The mandala has an outstanding importance and its preparation requires the employment of earth or flowers of a specified colour and a complicated rite. It is the indispensable ground of every mystic ceremony, since deities are invited to descend into it, as a two dimensional temple. The "conditio sine qui non" for initiation is that every mischievous or impure force be removed from the mandala. A preliminary ceremony is required and this is rakṣā which means protection.

## (A) Raksā

The Master performs the ceremony of protection for the disciple by purifying his organs (forehead, head, vertex, navel, throat, genitals) with sacred formulae (mantra) styled in the text "diamonds of the body, word and spirit", and purifies also the holy unguents and books with the same mantras. He says: "I trace a sacred ring for the creatures' release" and performs the same ceremony on other acolytes present with the disciple at the rite. The mantras are: U on forehead, I on heart, A on vertex, AU on navel, R on throat, AH on genitals. The same are employed for the unguents. On the books he utters: A, I, R, U, E. A prayer to the Buddhas follows, in which the Master says that he will trace the Kalacakra's sacred ring and begs the Tathagatas and Bodhisattvas to favour the disciple. This rite consists only of formulae and prayers and merely aims at purifying all the elements of the ceremony.

two universal principles usually styled prajūā and upāya. Jūānacakra literally means "the circle of the mystic knowledge" and more deeply refers to the vivifying spirit of transcendency, while samayacakra, meaning "the circle of symbols" is all the material world conceived as a symbol of the spiritual one and refers more particularly to the objects used in the following rite, named pājā. When this meditation is performed the normal gap between things and their divine origin is bridged and all is ready for the initiation. Having accepted his reward and repeated the aforesaid mantras the Master takes some sandal-wood with thumb and ring-finger and worships the Nāyakas in the exterior mandala (i. e. perhaps the circle of protection surrounding the holy ground.

These Nayakas are a kind of goblin, whose warlike spirit the Master seeks to divert in favour of the disciple, since they can prevent bigger evil influences from disturbing the ceremony. The little devils placed on the windows of German gothic churches had perhaps a similar purpose. Many formulae of homage follow, which are styled vidyā in Sanskrit and are composed of the sacred syllable OM, the name of each god and the word namah (homage). At the end of the formula there is the word svāhā which is employed in propitiatory and peaceful rites.

## (E) Puiñ

The pūjā is an act of veneration to the Master performed by the disciple and accompained by such gifts as flowers and precious stones. Now the disciple traces a mandala with golden ornaments and flowers by the Master's feet and entrusts himself to him together with well-bred girl belonging, if possible, to his own family. Then the disciple turning to the right utters the following prayer: "Frightened by the horrible whirlpool of things (saṃsīra) having reached the protection of the Vanquishers, I come today to your feet which extinguish the terror of non-existence by means of the threefold purification of body, word and mind".

## (F) PRANIDHANA

Before entering the new world of illumination in which the disciple pronounces his solemn vows, he must first pronounce the minor vows, a religious pledge styled in the text pranidhāna. He says:

"I bear on my forchead (= before my spiritual eyes) in the desired diamond (= the mystic plane that I shall reach) the vajra (a ritual tool, in the shape of two connected spindles), the bell (ghaṇṭā, symbol of moon and saṃsāra), the mudrā (a symbol of initiation represented sometimes by a particular position of the fingers and connected with a determined esoteric truth; mudrā means literally "scal" and reminds us of the sphragis of Greek mysteries) and the Guru (the Master, who reveals the three aforesaid symbols and together with them constitutes Vajrasattva). I shall give a gift to the gen (probably the Buddhist triratna=trinity) in this discus (the gaṇacakra, assembly of acolytes).

keeb the Vanquisher's vow (varasamaya). I perform the buja in the sword (an attribute of Adibuddha) and I observe the rules for the creatures' release in the family of the clear Lotuses (clear because the Master has explained their symbolic meaning: they are the second attribute of Adibuddha). I pronounce the vow of attaining the Enlightenment in the family of Jinaianaka (who is the Buddha's father). I am in the myslic blane of diamond and bear on my forehead the vajra, the bell, the mudra and the gurn while I pronounce my vow. I shall give a gift. Being in the family of the and touch a the ', of Adibuddhal I shall give a to get merits) namely, the iron, tenfold gift at, the elephant, the girl, the the penil, th earth, the beloved wife and my own flesh. I shall give this tenfold gift having obtained the philosopher's stone (the highest power, cintamani in skr.) I keep here in the divine discus the supreme rule. Being in the family of the discus (the whole of Adibuddha's symbols), I preserve my senses and my constituent groups (that is to say: I render my bod.

one), in the communion of the blossoming lotuses, having understood what is belitting and what is not I keep the rule of purity. With the words silasambhārāva (1. e, for the accumulation of religious merits) I pronounce my vows. For the creatures' release, being on the ground from which the Vanaushers arise, in the one-edged vajta, upaya, I achieve the Enlightenment of Mahamudra (the greatest realization) made of Unsubstantiality and Charity. This is my vow. Washed, sprinkled with berfumes, bound by the vow and the rule, having entered the purvablumu (a sacred territory surrounding the inner mandala, pomoerium) I shall receive a tooth-bick in order to attain my own realization (siddhi). I shall be consecrated with the Vanquisher's mantras, receive on my tongue the ambrosia (amrta, baptism-water), utter the highest vow and be burified with incense in order to be fit for avesana (the wrathful god's possession as in the following rite). Only the mantra HUM accompanied with A-RA-LA is fitting to evoke the wrathful Lord."

After this prayer the Master performs the preliminary baptism. Uttering seven times the mantras OM ÅH HUM he throws the toothpick into the inner mandala which contains the ceremonial pots. The position of the tooth-pick in relation to the pots indicates the type of imitation.

Then the Master sprinkles on the disciple's face three handfuls of hard for his purification. He gives the disciple a liturgic band, leads him back into the pomoerium and puts on his tongue the five organic substances with sacred meaning. These ambrosias are five organic substances with sacred meaning. Then having consecrated he begins the rite of the wrathful God's obsession (krodhāveša).

## (G) KRODHAVESA

This rite is one of the most interesting contained in Sekodde-saţikā. In its course unknown powers sleeping in the darkness of the subconscious spirit are disengaged. They arise and break tumultuously into normal consciousness, so that the disciple is struck with an excess of furious madness, which is symbolized as the wrathful Gods assession of him. These turbulent forces are awakened chiefly for ferce purposes. The disciple possessed by the wrathful deity frightens her mischievous powers and breaks the unconscious ties present within him and surrounding him, which might otherwise be an unsurmountable hindrance to the mystic realization. This effect is mythically signified by the Māras' destruction. Thus he becomes free from them and his intrepidity and firmness increase (nirvisanko nirlajjo blavati). On the other hand these dreadful powers, when their blind impulse has been satisfied, are purified and peaceful (symbolized by the invocation of benign deities).

The angry Lord (Vajrapāṇi) is solicited by the mantra: "OM A RA RA RA RA LA LA LA LA Vajrāvešaya ḤŪN!" which must be repeated a million times. This means that its efficiency must be multiplied by repeating it in the proper phases of the breathing process. Here another accessory rite of sevā (worship) takes place. Then Vajrapāṇi takes possession of the disciple. His power is so terrific that he can reduce into a hundred pieces whomsoever he strikes with his armed hands. He causes the crowd of his enemies, the Māras opposing the triumph of the Law, to fall motionless to the ground. Even if he is not skilled in dancing, he dances bending forward the left knee and withdrawing the right leg (which is a characteristic attitude of the terrific deities). Doing so he utters the mantra HŪM by which the Māras are frightened. Even if he is not able to sing he sings with a voice which no animal nor man can imitate. So he loses all fear and timidity.

Then the peaceful deities are invoked. They are the Saktis of the five Tathayatas. Moreover the other terrific deities are to be invited by means of their mudras (symbolic sign or a particular position of hands, compelling a superior force to descend to him who has invoked it. [See pages 11-12].

The second part of the Krodhāvesa is the exoreism of the disease styled avesopasamana. It the disciple gets easily out of the avesa the Master merely purifies him with the usual ceremonies (raksa mantras). Then, clothed in yellow and blindfolded, he enters the mandala Here he learns the formulae of the voivs and repeats them, as we see in the next chapter. But if the possession lasts too long the Master, asks him whether he wants anything. Then lie puts on his forehead a flower consecrated with the mantra OM AH HUM. By this the possession stops and the Master utters the mantra of protection the three letters, OM, on the forehead, HUM on the chest, and HAM

on the top of the head symbolize the upaya while the other three (HO on navel, AH on the threat, KṢAM on lower organs) means the prajūī. When these mantras are said with the long vowel they represent the diamond of the verbal faculty, when the short, the diamond of the spirit. Then the disciple may enter the mandala.

### (H) SUPREME VOWS (Vratāni)

The description of this ceremony is preceded by an important explanation of certain terms used in it. The text says ( page 15, ll. 11 samvetyartham vratani pravaragatigatani deyani tani, which means: "The following vows, leading on the path of the Buddhas, must be given (taught) for a conventional purpose". The conventional purpose refers to the relative value of each moral rule, which is to be followed in order to obtain the Enlightenment, or to escape from Samsara. Beyond the door of Buddhahood there are no more ethical precepts. They are valuable only for those who still live in Samsara and are styled punyasambhara, meaning accumulation of merits. Since each ment or dement is bound to a particular karma, there is no more ment or ethical rule when every kind of karma has been overcome. Pravara is a sanskrit word signifying those Buddhas who are comprehended between Vipasi and Sakyamuni, that is to say, the series of the Buddhas of our age (bhadrakalpa). Their path is the accumulation of works and wisdom. The Master must teach his disciple this source of provisory ments, the list of which has been given by the Blessed One: "Do not kill, do not tell hes, do not take another's wife, do not drink intoxicating liquors. These five things here form an obstacle to the mystic perfection, the ruin of one's merits. The vow must be taken in the name of him, who was at that time the Lord of men and Gods". Other kinds of sins are numbered here such as the murder of cows, children, women, men and Buddhas and the minor sins, for which an additional expiatory vow may be pronounced by the disciple.

#### (I) ENTRANCE INTO THE MANDALA (Mandalapravesa)

This ecremony is at first summarized in the text as follows: "The Master puts a flower in the disciple's hand. He shakes it three times and throws it. Where it falls, there, in the maydala, is the family of detites suitable for the disciple's initiation. Here he must receive the seven inferior aspersions and the supreme baptism. Then this same rite is described at length. The disciple may be initiated in one type of mystic operation or in all. In the latter case his face must be bandaged with yellow cloth. But in the case of initiation into only one mystery, the colour shall be that of the corresponding group of deities. Before bandaging the disciple, the Master pronounces the mantra "OM dvadasānganirodhakārine HÜM PHAT" alluding to the purification of the twicke limbs, which will be performed by Vajrasativa. Then he makes the disciple turn around three times and stops him before the castern door of the mandala. The Master's ritual pose is here that of a Nayaka (goblin). If the deity stands up in pratyalidha position (the position which the disciple had taken in the

previous possession of the Krodhavesa rite) the Master, also standing, gives to the disciple the preliminary baptism (proksana). If the deity sits, so does the Master. Then the Kalyanamitra, an assistant of the Master in the ceremonies, like the Greek mystagogos, pours water on the disciple's head from a shell, uttering the threefold mantra OM AH HUM and puts in his hand a flower which has been consecrated seven times by means of puspānjali (floral gift). The disciple throws the flower out of the mandala on to the triumphal pot (vijayakalasa). The flower is not to be thrown into the mandala made of coloured earth, since this symbolizes the Blessed One's body and the interruption of the colour caused by the flower would be equivalent to the breaking of a stupa, which is an almost inexpiable sacrilege. As formerly, the flower is thrown in order to reveal the karmic connection between the disciple and his deity or family of Gods. The text explains that, on the other hand, it would be impossible to make the flower fall within the mandala without a divine intervention, because if the sacred ring is very large the flower would hardly surpass its protective (vajrārcisa) and reach one of the nine fields (kuladis into which the inner mandala is divided). During this ceremony the Master paints five symbolic signs on the triumphal pot. Perfumes and other ritual objects are put near this pot in the pomocrium.

After the puspaksepa (throwing of the flower) the disciple tears the bandages from his eyes uttering the mantra "OM dryendriyani udghāṭaya svāhā", which means "awake my supranormal senses". By means of this rite the disciple has found his family of deities which now he sees and in connection with which his initiation will be successful.

Later on he will receive the seven sekas and finally the anuttara. Then the pots necessary for them and the aromatic substances to be contained in them are described. Twenty five aromatic herbs are numbered here and the respective proportion that must be taken of each is given. They are grouped in five classes of five and each group is connected with a group of female deities. Another list contains the legumens, the cereals, the precious stones and the metals that must be put into the pots. Flowers may be substituted for the gems. The mandala has eight sides corresponding to the cardinal points. E and W there are the special pots styled jaya (victorious) and vijaya (triumphal). Black stones must be placed in them, as well as in the ordinary pots that occupy the E and SE sides. Pots of the S and SW must contain red stones, those of the N and NE white, and those of the W and NW vellow. Then the medicinal herbs are distributed in the cardinal points, taken two by two according to the aforesaid order, in which each couple of pots corresponds to one of the fivefold group of herbs. A mixture made of all the twenty-five herbs is thrown into the triumphal pot. Then the sekas take place.

#### (]) THE SEKAS (baptism).

A preliminary purification of the limbs, each of which is assigned to a deity, precedes the baptism and is styled kuladevatāvišodhana or

kulavisuddhi (purification by means of the family of deilies). The Master washes the disciple on the five janmasthana that is on the vertex, the shoulders, on one buttock and on one loin and pronounces the mantra "OM sarvatathigatakulavisodhani svaha" which consecrates the disciple's body to all the five Tathigatas. Another puspaksepa is performed with the tearing of the bandage. Now the Master shows the whole mandala to the disciple explaining its meaning and beginning from the Nayaka and the allotted family of Gods, according to which all the inner disposition of the mandala has been changed and other mantras selected. Thus modified the mandala is deeply connected with the disciple and constitutes the exclusive ground of his illumination, since it represents his divine genealogy and reflects his own mystic destiny.

The following first two aspersions aim at the purification of the body and form the

#### (1) KAYAVIS'UDDHI

- (a) udakābhiṣeka (water aspersion). From the eastern door the Master leads the disciple and the assistant to the northern door turning to the right as the ritual prescribes (pradakṣṇa). Here the aspersion is performed with the mantras of Taradevi, who is a sakti and the water goldess. Water taken from all the pots is sprinkled on the five jaumasthinas.
- (b) mukutābhiṣeka (diadem ceremony). The mantras are OM A 1 R U L followed by the formula "pañeatathāgataparsuddhas svāha" and a special rite. The Master crowns the disciple with a golden diadem with precious stones, or with one of cloth. This crowning is the second seka. These two rites purify the body by purifying its constituent groups (dhātuskandha) and take place in a region of the mandala styled "the field of the perfect body" (kāynvajrabhūmi).

## (2) Vagvis'uddhi

(a) Paṭṭābhiṣeka (infula ceremony). Now the Master makes the disciple retrace his steps always observing the pradakṣinā. Arrived at the southern door he performs the two sekas aiming at the purification of the verbal faculty. Pronouncing the formula: "OM A A AM AH HA HA HAM HAH HO KREM daṣapāramitāparipūrani svāhā" the Master adorns the disciple's forehead with a golden 'infula' with gems, or with a garland of flowers.

(b) Volume to the solar and the bell). The one. Water is sprinkled one. Water is sprinkled to the solar and the solar and the solar and the solar in the variant elements the varia and the bell that are put on the disciple's head. Then the Master ofters him his thumb and leads him so to the eastern door.

## (3) CITTAVAIRAVIS'UDDHI

(a) Vajravratāblisēka (the seka of the diamond vow). The Master sprinkles the disciple and puts a flower on each of his sensorial organs with the mantras: "OM A A E AI AR ĀR O AU AL AL visaye idriyavisodhani svāhā" which allude to the full purification of the senses.

## (b) nāmābhiṣeka (the seka of the name).

Aspersing the disciple the Master pronounces the mantras: "OM 'HA HĀ YA YĀ RA RA VA VĀ LA LA caturbrahmavihāravisuddha svāhā. The four brahmavihāra, as we saw in the chapter of the vajrayogas are the four purified enjoyments corresponding to the four great perfections. Then the Master binds the disciple's feet and hands with an arm-ring, or in lieu of these, with flower garlands.

## (4) JNANAVISUDDHI

This ceremony consists of one rite alone: anujñābhiṣcka (the seka of mystic experience). Anujñā is a Sanskrit word hardly distinguishable in its meaning from other words containing the same root, such as prajñā and jñāna. All these terms are used in this text and in this literature in a sense which ordinary dictionaries fail to register. More properly jñāna is the supreme abstract knowledge, a transcedent consciousness which does not cling any more to concrete objects and is not at all affected by the normal characteristics of human consciousness. Prajñā is a mystic element usually opposite to upāya and related to it as the idea is to its actuation or potentiality of the Act. Prajñā has always a definite object; while Jñāna is rather a faculty. For those who are acquainted with early Christian heresies jñāna may be translated gnosis, and prajñā sophia. Anujñā derives from the same root in composition with the prefix anu meaning "according to" "in consequence of", "in function of." Hence I think that anujñā should be translated "the mystic experience", because it is used to designate an experience which brings an adept into contact with the deepest forces of the universe.

Again turning to the right the disciple is led to the western door, where he receives one seka aiming at the purification of jūāna. Mantras are: "OM HAM KṢAM dharmacakrapravartaka svāhā" Here the Adibuddha himself is invoked. Thus the first seven sekas are performed. In them baptismal purification brings the four elements of man, the material, verbal, spiritual and gnostic faculties (kāya, vāc, citta, jūūnā) to the state of "vajra", diamond."

Later on the Master puts a vajra and a bell into the disciple's hand and teaches him a new law, which is formally in full contradiction with the former one. It has an esoteric meaning, which the Master explains. The Law is: "Let him commit a murder in the kulisakula (viz. let him extinguish his own vital stream by stopping and fixing his breathing with yogic practices. Kulisakula, literally the family of the perfect organs, is

perhaps the body brought to the state of vajra). Let him tell fies in the sword (khadga). Let him steal the other's precious stone in the ground of the fine lotuses (reaching śūnyatā by means of meditation) and take the other's woman (viz. the prajña). Let him worship intoxicating liquors, the lamp and all the Buddhas and his own senses in his disc (that means in his body). The disciple must worship his senses by means of that meditation which aims at the realization of divine entities in the human body (see page 20). Let him worship dombi (literally the laundress. This name symbolizes the middle channel, susumma or avadhitii into which the yogi's vital energy must flow from the two lateral channels idå and pingala) in the sword. Let him not contemn all women nor his own in the heavenly lotus. Thou shalt not keep this body of realization for thyself, but give it for the sake of the universal release. There is no other way to Buddhahood and to the kulasutianatakalpa (the endless cosmic ages of the divine off-spring). This is the Vanquishers' teaching".

The ritual value of this prescription will be explained later on. Now the three lokollarabhiseka take place within the mandala. Here the word abhiseka clearly reveals its exact value. The idea of aspersion which the root sic conveys, can be noticed in only a few cases. In these last abhisekas, as well as in the mukula-, patta-and vajravrata, there is no aspersion.

The essential instrument of these mitiations are the kany as styled here mudras with the view of pointing out their mystic use. Mudra is a means of revelation and, accordingly, kanyas are used in order to reveal inner energies and to trace for them a new way, as we saw in the theory of the sixteen anandas. This rite is still grounded on the macro-microcosmic analogy. The disciple represents here the supreme Being, who never exhausts himself in creation nor is bound to his attributes. As it has a because the power, which in so the disciple must

The first rite is styled kalasaseka, the second gulyaseka and the third prajhäseka. They are performed as the following verses show.

1) "sprajhäsparkanam yatprathamamapi kuce kumbhasekah" (p. 21), 2) "sa eva gulyadagulyabiliseko bhavati" (p. 21), 3) "ibhām sukanyām yitvā sarāgām jihātvā sisy

At the end of this third abhiseka the disciple must retain the bindu, styled here bodhuetta, in order to achieve within himself the bliss of sahajanananda. The retention of bodhicitta is accompanied by a meditation on the three worlds conceived as "buddhabimba" which means "the image of Buddhas". This expression often recures in this work because in another meditation, to be dealt with later on, buddhabimba is the subject of that mystic realization by which the yogi sees Buddhahood in everything.

The very root of our material existence and material desires, the psycho-physical element which pours energy of life into us and compels us to move and work without any reasonable direction is the calacitla. When this natural force is controlled by the yogi's will and directed towards the tranformation of human life into superhuman life, it is designated as bodhicitla, the means of Enlightenment. The disciple now actively reproduces in himself that sadangayoga on which he had long fixed his thought following his Master's teachings. Going through all the normal acts and the natural temptations of the samsaru world he steadily maintains his desire for illumination and looks only for transcendency. The everlasting struggle between the attractions of the phenomenic world which is apt to break down all human resistance, and the firmness of the ascetic unremittingly determined to understand and transcend it, is the very pith of the vajrayanic drama,

# सेकोद्देशटीका

नमः कालचकाय

सर्वावृतिप्रशामिनमेलवुद्धधर्मतिवेंधसौधमिमस्य वर्षक्रेयेन ।
तस्मै नमो भगवते यदुपज्ञकानि
विश्वोपकारविधिनाटकनर्तकानि ॥
उद्गृत्य वाक्यसिलेलं विमलप्रभादिपयोनिधेर्जलमुचेव मयाधिमुक्तम् ।
उद्देशगृद्धपद्पद्धतिपत्वलेऽस्मिन्
तृष्णोपरोधविधये विद्युधा भजध्वम् ॥

सुचन्द्र आहेति दीतानयुत्तरे पण्नवतिकोटिग्रामदाम्भलमहा-विषयाधिपतिर्देवासुरनागनिर्माणकाधैः पण्नवतिमहाराजाकुलप्रसु-कोटिकोटिग्रामाधिपतिभिर्नमस्कृतचरणारविन्दः तैर्महारत्नमुकुटयदैः सर्वसत्त्वभाषान्तरैस्तथागतोक्तधर्माणां संग्राहकत्वेन सर्वतथागत-श्रोतृत्वात् पोडशकलावरणप्रहाण्या चन्द्रविमलप्रभात्वाच शोभन-श्रासौ चन्द्रश्चेति सुचन्द्रो गुह्याधिपतिराढकवतीनिवासी पाणि:। तत्र गुद्धं आवकप्रत्येकयानयोरुत्तरं वज्रयानं तस्मिन्सङ्गीति-कारकत्वेनाधिपति:। तथा लोकसंवृत्या गुद्यशब्देन यक्षास्तेपामधि-पतिर्श्रेद्याधिपति:। बाद्येऽऽहकदान्देन मृतकसमूह:। तद्योगादाहक-वती इमशानभूमिः। तस्यां सदा यक्षाः सत्त्वानां विहेठकाऽनेकविन्न-कर्तार: । तेपां वाधको ऽटव्यां मृगाधिपतिरिवाढकवतीनिवासी महा-यक्षाधिपतिः।अध्यात्मनि पट्राताधिकैकविंदातिसहस्रश्वासप्रश्वासानां पर्त्रिंशचतोनानां निरोधो ऽऽढकः सो ऽस्यास्तीत्याढकवती धर्ममेघ-भूमी तस्यां निवास्याढकवतीनिवासी मारङ्केदाज्ञेयसमापत्त्यावरण-यक्षानां वाधको यक्षाधिपतिः। तथागतदेशितधर्मसिंहनादेन सर्वः

सत्त्वानां प्रत्येकरुतैर्धर्मप्रवर्तको गुह्याधिपतिः श्रीवज्ञपाणिः। तन्नि-र्माणकायः सुचन्द्रो राजा ऽध्येषयति। तदुक्तं सृष्ठतन्त्रे-

अग्रतः पुर्णिमाचन्द्रे पृष्ठतः पुर्णिमारवी । वामतस्तिमिरं वक्त्रः पुच्छे दक्षिणतः स्थितः॥ त्रैलोक्यविजयो नाम समयो मारमर्दनः। तस्मिन् पूर्वमुखः शास्ता रत्नसिंहासने स्थितः॥ पश्चरिसमधैर्व्युहैः प्रपूरयञ्जगञ्जयम् । बोधिसत्त्वैर्मरणैश्च देवेन्द्रैः पुजितः प्रभुः॥ दिव्यैनीनाविधैः पुष्पैर्दिव्यैर्गन्धेर्मनोहरैः। दिव्यै रत्नप्रदीपैश्च दिव्यैर्घूपैः सुगन्धजैः॥ दिन्यैर्नानाविधैश्र्णेंनैंवेयैरसृतै: फलै:। विचित्राभरणैर्दिज्यैर्दिव्यैर्वस्त्रेश्च चामरै:॥ घण्टादर्शपताकाभिर्दिव्यैश्चत्त्रैर्विघनकैः। पश्चाङ्गैमॉलिसंयुक्तैः प्रणिपत्य पुनः पुनः ॥ त्रैलोक्यनायकं बुद्धं योधिसत्त्वामरादयः। खखासने निपण्णास्ते मन्त्रयानश्रुतार्थिनः॥ अभिज्ञालाभिनः केचिद्वोधिसत्त्वाः सुराद्यः। ष्ट्रप्रद्वप्राशयाः सर्वे मनसा चिन्तयन्ति ते ॥ दीपङ्करेण या पुर्व मन्त्रयानस्य देशना । कृतास्माकं तु कर्तव्या गौतमेनाचसाधुना ॥ अथातः शम्भलाख्यातो वज्रपाणिविनिर्मितः। सुचन्द्ररूप आयातः खर्द्य श्रीधर्मधातुकम् ॥ आदी प्रदक्षिणं कृत्वा शास्तुः पादाम्बुजद्वयम् । रत्नपुष्पैः समभ्यच्ये प्रणिपत्य पुनः पुनः॥ कृताश्रितपटो भुत्वा सम्बुद्धस्यायतः स्थितः। तन्त्रस्याध्येपकः शास्तुश्चन्द्रः सङ्गीतिकारकः ॥

ंसम्यक्शासकत्वेन हे शास्तः। यो वक्ष्यमाण उदकादिसप्तधान्त्र त्मकः कुम्भादिकस्त्रिधा। अनुत्तर इति परमाक्षरः। तथेति सेकः सिन च्यते कायादिकं निर्मलं निरावरणं क्रियतेऽनेनेति सेकः। तं कथयस्य में। लौकिकसिद्धिरित्यकनिष्ठभ्रवनपर्यन्ताधिपत्यमुत्तरसिद्धिरिति स-वासनसर्वक्ष्वेञ्चञ्चेयसमापत्यावरणप्रहाणितो द्वादशभूमिप्रतिलम्भेन सं-यक्सम्युद्धत्वं तदर्थे संक्षिप्येति। क्ष्वेञ्चकत्पसत्त्वतृष्णायुर्लक्षणपश्चकपापोपहतजनानुग्रहप्रवृत्तत्वाद्ध्येपकस्य सेकपटले ज्ञानपटले च विस्तरण वक्ष्यमाणत्वात् भगवानाहेति विद्युद्धपड्षप्राकृतवादिश्वार्यादिगुणलक्षणो भगो विद्यतेऽस्येति भगवान्। तद्दुक्तं सूलतन्त्रेन

ऐश्वर्यस्य समग्रस्य रूपस्य यञ्चासः श्रियः। ज्ञानस्यार्थप्रयत्नस्य पण्णां भग इति स्मृतिः॥

पर्त्त्रिश्चात्प्रथिव्यादिशुद्धधात्वार्यवज्ञ्येश्वर्यादिशुणास्तासां पङ्गगास्ते प्रकीर्तिताः । हेवज्रेऽपि-

भक्षनं भगमाख्यातं क्वेशमारादिभञ्जनात्। प्रज्ञावाध्याश्च ते क्वेशास्तस्मात्प्रज्ञा भगोच्यते॥

कुत्रस्थाने । क किस्मिन्मण्डले कुत्र स्थितः । कया परिपदा परिवृतो भगवानाह । श्रीधान्ये नियतमञ्जनयदेशनास्थाने महासुखवासे
वज्जधातुमहामण्डले वज्जसिंहासने स्थितः । वुद्धवोधिसत्त्वकोधदेवनागदेवीगणपरिवृत्तक्ष्रैधातुकवन्दितत्त्वरणारिवन्दः । परमादिवुद्धसमाधिसमापन्नः । कायवाक् चित्तात्मको वंकारो वा तत्रमहासुखावासे । धर्मधातावाकाशलक्षणे परमाक्षरो ऽच्युतक्षणः काल इत्युच्यते । तदेव
वज्जज्ञानम् । तस्य कालस्य निरावरणस्कन्धधात्वायतनं चकं त्रिभवस्यैकत्वं निरावरणज्ञेयम् । तदेव वज्ञधातुमहामण्डलमित्युच्यते । सर्वाकारं सर्वेन्द्रियं विन्दुरूपं विश्वमायाधरं भगवतः शरीरं । प्रज्ञोपायात्मकमिति । अग्रमाणाभयाचन्द्रस्पाविनां मण्डललक्षण एकारलक्षणे
वा वज्रसिंहासने स्थितः ।

उक्तं च मूलतन्त्रे-गृधक्टे यथाज्ञास्तः प्रज्ञापारमितानये । तथा मन्त्रनये प्रोक्ता श्रीधान्ये धर्मदेशना ॥

<sup>1...</sup> apramāņābliedyao restored after Tib.

कुतः स्थानात्कुतः शास्त्रात्तव तन्त्रश्च देशितः । किस्मिन्स्थाने कया लोकपरिपदा केन हेतुना ॥ गृधकूटे महाशेले पज्ञापारमितानयम् । सन्देश्य बोधिसत्त्वानां महायानं निकत्तरम् ॥ अथ कस्यां महाभैलां धर्मधातुकमण्डले । बोधिसत्त्वादिभिः सार्धं विजहार नथागतः ॥ आकाशं त्वजडे खच्छे ऽनवकाशप्रकाशिनि । विश्वं वज्ञालयं लयने धर्मधातौ मनोरमे ॥ नन्त्रस्य देशना पुंसां पुण्यज्ञानप्रयोजनम् । एकारो गगनालोको धर्मधातुः प्रकीर्तितः ॥ वंकारः सुगतव्युह एकारे संयग्विपटितः । इति । पुनस्तवैव-

एरहस्याख्यधातौ वा भगे धर्मोद्येऽम्युजं । सिंहासने स्थितो वज्ञी उक्तस्तन्त्रान्तरे मया ॥ वंबजी वज्रसत्त्वश्च वज्रभेरव ईश्वरः । हेम्कः काल्पकश्च अदियुद्धादिनामतः ॥ नानाविषयसञ्ज्ञाभिः स्थानमाधारलक्षणम् । आषेयश्च मया प्रोक्तो नानासत्त्वाज्ञयेन तु ॥ सर्वज्ञो वज्रधृक् शास्ता युद्धः सिंहासने स्थितः । देशकः काल्पकस्य सुचन्द्राध्येपितस्त्वया ॥

इति । शृणु सुचन्द्रेखायुद्देशसमाप्तिः । यावद्भगवतः प्रतिवच्य संकार्थमिति । संकं तत्प्रयोजनं च परमिति परमाक्षरं परमार्थसुन्तो पायत्वादनधीष्टमपि नाङीसञ्जारादिकमाद्द नाङीसञ्जारमिलादि । उ र्घोघो ललनादिपण्णाङीषु चक्ष्यमाणक्रमेण प्राणापानवायोः । सङ्कम णमाधाम इति । यम उपरम इलस्य धातोः । आसमन्ताद्यमनमाधामः प्राणापानवायोर्भध्यनाङ्यां प्रवेशः । उभयगतिनियोधादिति । उद्देशा रसंक्षेपादिति । सर्वेश्मिन्नेव योगियोगिन्यादितन्त्र उद्देशस्त्रिविधः निर्देशोऽपि । तत्रोद्देशः सनाम्नेव कथितः । प्रत्युदेशो द्वितीयः । मह्

. देशस्तृतीय: । एवं निर्देशोऽपि खनाम्नैव व्याख्यात: । प्रतिनिर्देशो द्वि-तीय:। अपर इति महानिर्देशस्तृतीयः। उद्देशनिर्देशौ ब्रावेव तन्त्र-सङ्गीति:। तत्रोद्देशनसङ्गीति: समस्तलघुतन्त्रम्। यथा ऽष्टादशशत-ग्रन्थश्रीसमाजादिका निर्देशेन सङ्गीतिः सकलमूलतन्त्रराजदेशना। यथा पश्चविंदातिसहस्रश्रीसमाजादिका। एवं प्रत्युदेदोन लघुतन्त्रे पश्चिका । इह निर्देश: प्रतिनिर्देशो ऽभिमत: । तेन मूलतन्त्रे पश्चिका । तथा महोदेशेन लघुतन्त्रे टीका। इह निर्देशो महानिर्देशो ऽभिमत:। महानिर्देशेन मूलतन्त्रे टीका सा पुनः सङ्गीतिः पश्चिका टीका च तिस्रोऽपि। अभिज्ञालभिभिरिति दिव्यचक्षुर्दिव्यश्रोत्रपरचित्तज्ञानखपर पूर्वनिवासानुस्मृत्याकाश्चगमनर्द्धिलब्धैरेवं कर्तव्या न पण्डितैरिति शुष्कतर्काभ्यासोपहतचित्तसन्ततिभिः। प्रलात्मवेदनीयाध्यात्माध्ययन-विमुखै: । एपामित्युक्तकमेण पट्टोटिभि: पड्डिघैरुदेशादिभि: श्रुद्धं परिशुद्धमिदमादिवुद्धतन्त्रं कालचकाभिधानकं स्यादिति वक्ष्यमाणेन सम्बन्धः । एवं वज्रयोगैश्चतुर्विधैः शुद्धमिति सर्वत्र सम्बध्यते। विशुद्धधर्ममन्त्रसंस्थानात्मकैर्वज्ञयोगै: । शून्यताऽनिमित्ताप्रणिहिता-नभिसंस्कारविमोक्षणकरुणामैत्रीमुदितोपेक्षा व्रह्मविहारै: । सहक-मात्समरसीभवरूपैः । दुर्वाररागमलावलिप्तोभयेन्द्रियात्मकतुर्यातमो ऽभिभूतसुपुप्तप्राणोत्पादितसद्सत्स्त्रभानेकविकल्पभावससंज्ञात्मकजाग्र-दवस्थाध्वंसकै: । सहजधर्मसम्भोगनिर्माणकायरूपै:। तत्र स्रभावा-भावतः शून्यं तस्य शून्यस्य भावः शून्यता । इहातीतानागतं ज्ञेयं शून्यं तस्य दर्शनं भावः शून्यता गम्भीरोदारा । अतीतानागताभावा-दुम्भीरा । अतीतानागतद्रीनादुदारा । तयोपलक्षितं तद्ग्राहकं वा ज्ञानं शुन्यताविमोक्षः । तेन विशुद्धं तुर्यावस्थाक्षयादक्षरं महासुखम् । कं सुखं तद्रणद्यीति करुणालक्षणं ज्ञानवज्रम् । स एव सहजकाय: प्रज्ञो-पायात्मको विशुद्धो योग इत्युच्यते । निमित्तं बुद्धो वोधिरित्यादि वि-कल्पचित्तं हेतु:। शन्यत्वाद्वं हेत्वभावः। ततो न विद्यते निमित्तं यस्य तद्निमित्तं ज्ञानमनिमित्तविमोक्षः। तेन विशुद्धं सुपुप्तक्षयान्नित्या-नित्यादिद्वयरहितं मैत्र्यात्मकं कायद्वयस्फरणैर्जगदर्थकारिनिर्विकल्पात्मकं चित्तं चित्तवज्ञं स एव धर्मकाय: । प्रज्ञोपायात्मको धर्मात्मा योग इ-त्युच्यते । अनिमित्तादेव तर्काभावः । अतर्काद्प्रणिहितम् । प्रणिधानं

सम्बुद्धो ऽहं भवामीत्यादिकं न विचते यस्य तदप्रणिहितविमोक्षः। तेन विज्ञुदः स्वप्रक्षयादक्षयोऽनाहतो ध्वनिः । सर्वसन्त्रमनात्मको मन्त्रमुद्तितारुक्षणः । सर्वसत्त्वस्तैः सर्वसत्त्वानां मोदनान्मनसस्त्रोण-भूतत्वाच मन्त्रो वाग्वजं स एव सम्भोगकायः। प्रज्ञोपायात्मको म-न्त्रयोग इत्युच्यते । प्रणिधानाभावात्र विचतेऽभिमंस्कारः सितरक्त-प्राणायामविज्ञानलक्षणो यस्यासायनभिसंस्कारविमोक्षः । तेन वि-शुद्धो जाग्रद्वस्थाक्षयात्स्फरितानन्तानन्तनिर्माणकार्यः <u>क</u>्रेशपतिपक्ष-मार्गोपनायको रोद्रसरागञ्चान्तादिरूपैरसङ्कीर्ण उपेक्षात्मकः कायवज्ञः । स एव निर्माणकायः प्रज्ञोपायात्मकः संस्थानयोग इति । तदुक्तं विमन लप्रभाषां प्रथमःलोकव्याख्यने । स एव सहजकायः शुन्यताविमोक्ष-विद्यादो ज्ञानवज्ञः सर्वज्ञः प्रज्ञोपायात्मकः शुद्धयोग इति । स एव धर्मकायो ऽनिमित्तविमोक्षविद्युद्धचित्तवज्ञं ज्ञानकायः प्रज्ञोपायात्मको धर्मीत्मको योग इत्युक्तः। स एव सम्भोगकायो ऽप्रणिहितविमोक्ष-विशुद्धं वाग्यञ्चं दिनकरवपुः प्रज्ञोपायत्मको मन्त्रयोग इत्युक्तः । स एव निर्माणकायो ऽनिभसंस्कारविमोक्षविद्युद्धं कायवज्ञं पद्मपत्राय-ताक्षः प्रज्ञोपायात्मकः संस्थानयोग इति ॥

चतुःसम्योधिभिरिति ! एकक्षणपञ्चाकारविञ्चात्याकारमायाजालाभिसम्योधिलक्षणैः। तत्र गर्भजोत्पत्तिक्षमेण मातापित्रोक्ष्मयविन्दुसमरसीमृतस्य मातृगुद्यचक उत्पित्सोरालयविज्ञानस्य पैकक्षणं केवलसुखसंवितिः। कापश्च रोहितमत्स्यवदेकाकारः सैकक्षणाभिसम्योधिर्यदा तु गर्भगतस्यैव स्पादिवासनात्मकपञ्चज्ञानसंवितिः
कृमेविविन्हृतपञ्चस्कोटकाकारस्तदा पञ्चाकाराभिसम्योधिः। ततः प्रतिस्वं पञ्चज्ञानानां यदा प्रथिव्यादिचतुर्योतुवासनाभेदः कापोऽपि विश्चासहरिपिरिपर्णस्तदा विज्ञालाकाराभिसम्योधिः। ततो गर्भविविन्हृतो
मायाजालवदनन्तभावसंवित्तिर्मायाजालाभिसम्योधिः। एतद्रैयम्येण
शुद्धज्ञानविज्ञानात्मको उच्युतो विन्दुः स्वभाविककायज्ञानवज्ञयोगो
वजसन्यः सर्वीर्थदर्येकक्षणाभिसम्योधिः। इह
पद्जाताधिककविज्ञातिसहस्रश्चासपरिप्रित्वक्षणभ्यासचकक्षयात्। मूलतन्त्रेऽपि-

जन्मस्थानं जिनेन्द्राणामेकस्मिन्समयेऽक्षरे । महाप्राणे स्थिते चित्ते प्राणवाते क्षयं गते ॥ दिव्येन्द्रियसमुद्गते नष्टे मांसेन्द्रियगणे । प्रकृतायतने नष्टे दिव्यायतनदर्शने ॥ सर्वे पश्यामि राजेन्द्र अद्दष्टं नास्ति मे सदा ॥

 इति । स एव धर्मकायश्चित्तवज्रयोगो महासत्त्वः परमाक्षरसुखः पत्राकाराभिसम्बुद्धत्वात्पश्चाकाराभिसम्बोधिः । इहाद्द्यीदिपश्चज्ञान-लक्षणा पृथिन्यादिधातुरूपादिपश्चस्कन्धप्रज्ञोपायात्मका पश्चमण्डलनि-रोधसंभावत्वात् । स एव सम्भोगकायवाग्वज्ञयोगो बोधिसत्त्वो बाद-शाकारसत्यार्थी बोधिसत्त्वानुग्राहकः । सर्वसत्त्वरुतैर्धर्मदेशको विं-श्रात्याकाराभिसम्बुद्धत्वादिशात्याकाराभिसम्बोधिः । इह यपञ्चविषयपञ्चकर्मेन्द्रियपञ्चकर्मेन्द्रियक्रियानिरावरणलक्षणद्वाद्शसङ्का-न्तिनिरोधसद्भावादिशेया। स एव निर्माणकायः कायवज्रयोगः स-मयसत्त्वः पोडशाकारतत्त्ववेदनेनाचनुग्राहको ऽनन्तमायाजालैः स्फरि-तकायो मायाजाल।भिसम्बुद्धलान्मायाजालाभिसम्बोधिः। इह युग-पद्नन्तापर्धेन्तनानामाघानिर्माणलक्षणा पोडशकायानन्दादिबिन्दुनि-रोधाढिज्ञ।तव्येति । उत्पन्नक्रमेण तु धूमादिदशनिमित्तानां मृदुमध्या-धिमात्राधिमात्राधिमात्रभेटेन चतस्रः प्रतिपत्तयः स्कन्धे रूपसञ्जावेदना संस्कारविज्ञानज्ञानलक्षणैः । धातुभिः पृथिवीतोयतेजोवाय्वाकादा-ज्ञानै:। आयतनै: कायजिहाचक्षुर्घाणश्रोत्रमनोगन्धरूपरसस्पर्दाशब्द्धर्मः धातुभिः । बहुवचनात्पायुपादपाणिवागुपस्थदाङ्किनीरित्युत्सर्भगत्यादा-नालापम् त्रस्रावशुकच्युतिभिः। एभिवेरोचनादिविशुद्धैः प्रत्येकं पट्स्हैः। लोकधात्वध्यात्माभिषेकसाधनज्ञानारुयैः पश्चपदलैभीजनलोकसन्तन् लोकसत्त्वशोधनलौकिकसिद्धिसाधनपरमाक्षरज्ञानार्थप्रकाशकै: सलाभ्यां लौकिकलोकोत्तराभ्याम् । आदिशब्दो ऽनादिनिधानार्थः । अविपरीता-न्सर्वधर्मान् बुद्धवानिति बुद्धः । आदिश्वासी बुद्धश्वादिबुद्धः । उत्पाद-व्ययरहित:। सर्वज्ञ इत्यर्थ:। नामसङ्गीतौ च-

अनादिनिधनो दुद्ध आदिवुद्धो निरन्वय:॥ इति। कम्णाञान्यतामृतिः कालः संवृतिरूपिणी । शृन्यताचकमित्युक्तं कालचकोऽक्रयोऽक्षरः ॥ एकैकाक्षरसञ्ज्ञया वा ।

काकारात्कारणे ज्ञान्ते लकाराह्ययो ऽत्र वै। चकाराचलचित्तस्य ककारात्कमयन्थनेः॥

अस्यायमर्थः । कारणं वोधिचित्तकाय इत्युक्तं ज्ञान्तं जाग्रदवस्था-क्षयेण विकल्परहितं कायविन्दुनिरोधाल्ललाटे निर्माणकायः। एवं सति खप्ताबस्थाक्षयात्मकः प्राणस्य लयो वाग्विन्दुनिराधात्कण्ठे सम्भोग-काय:। जाग्रत्स्वप्रावस्थायां शब्दादिविषयान्विचरग्रहं च्युतिषर्मकं तमो ऽभिभूतं चित्तमष्टादशघातुविकारापन्नम् ॥ तस्य वन्धस्तमो ऽपगमः । सुपुप्तक्षयश्चित्तविन्दुनिरोधाङ्द्ये धर्मकायः। कुत एतदाह्। ककारा-दितिक्रमः कायादिविनदृनां च्यवनं तस्य वन्धः सहजसुखेन तुर्योव-स्थाक्षयः । खरगनज्ञानविन्दुनिरोधान्नाभौ सहजकाय इति चतुःकाया-त्मकः। स एव कालचको भगवान् प्रज्ञोषायात्मको ज्ञानज्ञेयसम्बन्धे-नोक्तो यथाक्षरसुखज्ञानं सर्वावरणक्षयहेतुभूतं काल इत्युक्तम् । उपायः करुणात्मकः पडिसज्ञात्मा ॥ ज्ञेयाकारं जगचकं ज्ञेयं त्रैधातुकसनन्त-भावसक्षणं चक्रम् । तदेव प्रज्ञा शून्यात्मिका सर्वाकारात्मिका ऽनयो-रेकत्वं कालचकमित्युक्तं श्रीकालचके ऽपि ॥ युद्धक्षेत्राण्यनन्तान्यपरि-मितगुणा धातवश्चाम्बराद्याः स्थित्युत्पश्चिवनाद्यस्त्रिविध इह भवः पहुतौ सर्वसत्त्वा । बुद्धाः क्रोधाः सुराद्याः सकरणकृपा बोधिसत्त्वाः सभार्या एतचकं जिनस्य त्रिभुवनमपि तस्यैकमेकस्य शम्भोरिति। आदावित्यादिश्लोकव्यं स्पष्टम् । इदानीं सप्तसेकानुद्दिशत्युदकमित्या-दिना । इहाश्रुततन्त्रत्वादव्युत्पन्नधियामादिकर्मिकाणां व्युत्पादनाय श्रीतन्त्रादिमलप्रभाषाश्च सप्तसेकादिविधाङ्किश्चिद्वतार्यते । तत्र ताव-त्प्रथमं शिष्यरक्षाविधिरूच्यते ।

कृत्वा त्रिष्यस्य रक्षां विरस्ति दृदि तथोष्णीपनाभी च कण्ठे श्रीगुद्याञ्जे जिनाचैरुभयकुलगतैः कायवाक्चित्तवग्रैः । एवं लेपादिकानां प्रकटितनियतैः श्रीक्षरैः पुस्तकानां सत्त्वानां मोक्षहतोरसुकमपि विभोर्मण्डलं वर्तयामि ॥ इह प्रथमं शिष्यादे रक्षां कृत्वा पश्चात्संग्रहेच्छिष्यादिकमञ्जानाचैदेवतीभिमभयकुलगते रक्षां शिरिस जकारं हृद्ये ईकारं। उप्णीपे आकारं नामौ औकारं कण्ठे ऋकारं गुद्धे अःकारमिति। उभय-कुलगतैः कायवाक्चित्तीर्भिन्नैरिति। एवं लेपादिकानां प्रकटितनियतैः श्रीखरेरिति। अ इ ऋ उ ए इति पुस्तकानां रक्षां कृत्वा ततो बुद्धानध्येपयेत्। सत्त्वानां मोक्षहेतोरमुकमपि कालचक भगवतो मण्डलं लेखयामि तस्मदुद्धवोधिसत्त्वा ऽधिष्टानं शिष्यादीनां कुर्वन्तीति। अध्येपणानियमो रक्षानियमः। इदानीं कलशा उच्यन्ते। एवं स्काटिक्य-कुम्भा वररजतमयाः श्रीकपालायसञ्च ताम्राख्या हेमकुम्भाः प्रकटित-नियता व्यक्ता मुन्मयाञ्च॥

्ञान्तिके स्फाटिकाः कलशाः पुष्टौ रौप्या मारणे मनुष्यकपाला-न्युचाटने विद्येप आयसा वश्ये सौवर्णाः । आकृष्टौ ताम्राः स्तम्भने खन्मया मोहने दारुजा दशकलशाः ॥

. अथ. ज्ञान्तिपुष्टचर्थे घटलक्षणमुच्यते ।

ं वृत्ता द्वयष्टाङ्कुळोक्ता द्विगुणितद्शकेनोच्छिता द्वयङ्कुळोप्ठाः । पद्यीवा ऽष्टाङ्कुळास्याः शशाधरधवलाः शान्तिपुष्टयोर्न चान्ये ॥

इह कठशा गर्मे वृत्तेन ब्रथप्टाङ्गुलोक्ताः। ब्रिग्रणितदशकेनोच्छ्रता इल्यः कठशगर्भान्मुखोप्ठान्ता विंशलङ्गुला उच्छ्रयेणेति । ब्रथङ्गुलोप्ठा इति ब्रथङ्गुलावौप्ठौ मानौ येपाम् । ते ब्रथङ्गुलोप्ठा मुखाद्वथः । पडङ्गुलग्रीवा ऽप्ठाङ्गुलस्याः । ओष्ठादोप्ठान्तं मुखाप्ठाङ्गुल
भागत्रयं कृत्वा भागव्रयेन कण्ठरन्धं भागैकेनोप्ठव्यायां यामः । ते च
शश्यरघवलाः शान्तिपुष्ट्योने चान्य घटाः स्युरिति। स्काटिक्यरौप्यघटानामभावे मृन्मया कालाऽमूलकलशाः शालिपिष्टकेन चन्दनेन वा
ऽऽलिप्य घवलाः कर्तव्यास्तथा मूलतन्त्रेऽपि भगवतोक्तम् । मारणे नरकपालानि इमशानाङ्गारचूर्णेन नरवस्या ऽलिप्य कृष्णानि कारयेदिति।
उचाटने विवेषे दीर्घश्रीवाऽष्टाङ्गुला वकाः कृशाङ्गवृत्तेन बादशाङ्गुलाः ।
उच्छ्रयेण चतुर्विशत्यङ्गुला ऽङ्गुलक्षेत्रोप्टाः पडङ्गुलस्या इति । वश्या कपूर्णे तु यथा शिल्पना घटिता लोकव्यवहरेणिति। स्तम्भने खर्वा वृत्तोच्छ्रयेण तुल्याः । पोडशाङ्गुलाश्चतुरङ्गुलग्रीवाः पडङ्गुलस्याः । स्यूलोप्टा-

ऽङ्गुरुद्धयेनेति । सर्वेकर्मणि ज्ञान्त्यादिवद्यादिकर्मण्युक्ता ग्रान्या इति कलक्षनियमः ॥

ततो मण्डलं भूमी शिष्यं प्रवेश्य शिरिस कण्ठे हृदि नाभायु
एणीपे ग्रह्ये ऑ आ: हूं हो: हं क्षः पर्कुलैन्यांसं कृत्वा वज्रसत्त्वं प्रचा
दयेदेभिर्मन्वपर्दैः। ऑ अ आ अं अ: बज्रसत्त्व महासुख वज्रसाल
चक शिष्यस्याभिमुखो भव सन्तुष्टो भव वरदो भव कायवाक्षि
ताधिष्ठानं कुरु कुरु स्वाहा। इति शिष्याधिवासनविधिः। इदानीं

देवतार्चनमुच्यते । रत्नैहेंमेन्द्रपुर्वेचेज्ञविविधपर्दर्गन्यध्पप्रदीपैर्घणाद्शौंवितानैविविधफलपताकादिभिर्नृत्यवाद्यैः। कृत्वा पृजां विचित्राम
परद्शविधां चात्मशक्त्या यथोक्तामाचार्यस्याधिम् ले द्दाति वरस्रुतो

दक्षिणां ग्रुब्हितोः॥ इह पूर्वोक्तविधानेन देवतावलम्बनं कृत्वा ततो

शानचकं समयचकेण सहैकीकृत्वार्यादिकं दरवा पूर्वमन्त्रपर्दः। ततो
प्रचेनार्थे प्रथमं गन्यचन्दनादिकं ग्रहीत्वा ऽङ्कुष्ठानामिकाम्यां चाहथे

कृतमण्डले नायकादीनचैयत्। सर्वेषां नामपूर्वप्रणवं देवमचैने सर्व-

कर्मणि नमो उन्ते नाम्नि भवति प्रत्येककर्मणि प्रष्टयादौ स्वाहा उन्ततो वेदितव्य इति । इति सर्वेकर्मण्यर्चेनीयदेवतानां मन्त्रपदानि तद्यथा मुलतन्त्रे । ओं वुद्धाय नमः । ओं धर्माय नमः । ओं सङ्घाय नमः । ओं वज्रसत्त्वाय नमः । ऑ प्रज्ञापारिमतायै नमः । ऑ स्वभाविककायाय नमः। ओं धर्मकायाय नमः। ओं सम्भोगकायाय नमः। ओं निर्माण-कायाय नमः । ओं ज्ञानवज्ञाय नमः । ओं चित्तवज्ञाय नमः । ओं वा-ग्वज्राय नमः। ओं कायवज्राय नमः। ओं चतुर्विमोक्षेभ्यो नमः। ओं चतुर्वहाविहारेभ्यो नमः। ओं सप्तत्रिंशहोधिपक्षिकधर्मभ्यो नमः। ओं चतुरशीतिसहस्रधर्मस्कन्धेभ्यो नमः। ऑ सर्वधर्मदेशकेभ्यो नमः। ओं रत्नत्रयाय नमः । ओं शाक्यमुनये नमः । ओं कालचकाय नमः । ओं दानपारमितायै नम: । ओं शीलपारमितायै नम: । ओं क्षान्तिपार-मितायै नमः। ओं वीर्यपारमितायै नमः। ओं ध्यानपारमितायै नमः। ओं प्रज्ञापारमितायै नमः । ओं उपायपारमितायै नमः । ओं प्रणिधान-पारमितायै नम:।ओं चलपारमितायै नम:।ओं ज्ञानपारमितायै नम:। ओं जयघटेभ्यो नमः। ओं विजयघटेभ्यो नमः। ओं सर्वधर्मचिह्नेभ्यो नमः । ओं सर्वसुत्राभ्यो नमः । ओं चिन्तामणये नमः । ओं धर्मघण्टायै नमः। ओं धर्मशङ्काय नमः। ओं कल्पष्टक्षाय नमः। ओं अक्षोभ्याय नमः। ओं अमोघसिद्धये नमः। ओं रत्नसम्भवाय नमः। ओं अमि-ताभाय नमः। ओं वैरोचनाय नमः। ओं लोचनायै नमः। ओं मा-मक्यै नमः। ओं पाण्डरायै नमः। ओं तारायै नमः। ओं बज्रधात्वी-श्वर्यें नम:। ओं वज्रपाणये नम:। ओं खगर्भीय नम:। ओं क्षिति-गर्भाय नमः। ओं लोकेश्वराय नमः। ओं सर्वनिवरणविष्किम्भिने नमः। ओं समन्तभद्राय नमः। ओं गन्धवजायै नमः। ओं रूपवजायै-नमः । ओं रसवजायै नमः । ओं स्पर्शवजायै नमः । ओं शब्दवजायै नमः । ओं धर्मधातुबजायै नमः । ओं उच्णीपाय नमः । ओं विद्यान्त-काय नमः। ओं प्रज्ञान्तकाय नमः। ओं पद्मान्तकाय नमः। ओं यमा-न्तकाय नमः। ओं जिम्भन्यै नमः। ओं मानिन्यै नमः। ओं स्तो-भिन्ये नमः । ओं अतिवीर्याये नमः । ओं अतिनीराये नमः । ओं सर्वधारिणीभ्यो नमः । ओं पडङ्गाय नमः । इति चित्त-मण्डले ऽर्चनविधिः। ततो वाङमण्डले तद्यथा। ओं वज्रचर्चिकायै

नमः। ऑ चज्रवाराह्यै नमः। ऑ चज्रमहेश्वर्ये नमः। ऑ चज्रैन्द्रयै नमः । ओं चज्रवाह्मण्ये नमः । ओं चज्रमहारुक्ष्ये नमः । ओं वज्ञकौमार्थे नमः। ओं वज्ञवैष्णच्ये नमः। आं अष्टाष्टके चतुःपष्टिन बज्रयोगिनीभ्यो नमः।ओं पर्जिं शिद्धान्यो नमः। इति बाङ्गण्डलेऽर्चन-विधि:। ततः सायमण्डले तदाधा। ओं वज्रविष्णवे नमः। ओं वर्जनर्जः त्याय नमः। औं वज्राग्रये नमः। ओं वज्रोद्यये नमः। ओं वज्रेन्द्राय नमः। आँ बज्जेश्वराय नमः। ओं बज्जब्रह्मणे नमः। ओं बज्जविनायकाय नमः। ओं वज्रकर्तिकेयाय नमः।ओं वज्रवायचे नमः।ओं वज्रयामायं नमः। ओं बज्रयक्षेभ्यो नमः। ओं बज्जवारुण्यै नमः। ओं बज्जवायन्यै नमः। ओं बज्रयाभिन्यै नमः। ओं यक्षिण्यै नमः। ओं महायलाय नमः। ओं अचर्-लाय नमः । ऑ टक्सिराजाय नमः । ओं नीलदण्डाय नमः । ओं शुस्भ-राजाय नमः। ओं रीहाक्ष्ये नमः। ओं वज्रशृंखलायै नमः। ओं चुन्दायें नमः। ओं भृकुट्यै नमः। ओं मारीच्यै नमः। ओं प्रत्येकमासभेदेन पप्युत्तरत्रिशतवज्रतिथिदेवीभ्यो नमः। औं पर्श्रिशत्प्रतीच्छाभ्यो नमः। ओं बज्जजयाय नमः । ओं बज्जकर्तोटकाय नमः । ओं बज्जवासकये नमः । ओं बजानन्ताय नमः। ओं बज़तक्षकाय नमः। ओं बज़महापद्माय नमः। ओं वज्रकुलिकाय नमः।ओं वज्रकृंखपालाय नमः। ओं वज्रपद्माय नमः। ओं वज्रविजयाय नमः। इति कायमण्डले । ननः इमशानेषु तंद्यथा । ओं खानास्यायै नमः । ओं सुकरास्यायै नमः। ओं व्याद्यास्यायै नमः। ओं जम्बुकास्याये नमः। ओं गरुडास्याये नमः। ओं भहकूास्याये नमः। ओं गुप्रास्याये नमः। ओं काकास्याये नमः। ओं सर्वभूतेभ्यो नमः। इत्यष्टइमदानिषु । ततो याद्यलोकदेवतानाम् । औं वज्रचन्द्राय नमः। ओं वजसूर्याय नमः। औं वजमङ्गेलाय नमः। ओं वजबुधाय नमः। ओं वज्रवृहस्पतये नमः । ओं वज्रशुकाय नमः । ओं वज्रशनेश्वरायः नमः । ओं वजनतेतवे नमः।ओं वजराहवे नमः। ओं वजनालाग्रये नमः। ओं वज्ञञ्चाय नमः। ओं वज्ञागस्त्याय नमः। ओं सर्वनक्षत्रेभ्यो नमः। ऑ वर्जाददाराशिभ्यो नमः। ऑ पोडशकलाभ्यो नमः। ओ दशदिक्-पालेभ्यो नमः । ओं वजनान्दिकेश्वराय नमः । ओं वजमहाकालाय नमः। ऑ चज्रवण्टकणीय नमः। ओं वज्रभृङ्गिने नमः। ओं सर्वक्षेत्रपालेभ्यो नमः। ऑ सर्वदृतीभ्यो नमः। ऑ हारीत्यै नमः। ऑ सर्वसिद्धिभ्यो नमः। ऑ धर्मचकाय नमः। ओं भद्रघटाय नमः। ओं दुन्दुभ्यै नमः। ओं बोधिवृक्षाय नमः। ओं गुरुबुद्धवोधिसत्त्वेभ्यो नमः। इत्यर्चनविधिः। ततो रत्नेन्द्र-नीलादिभिहें मणुष्पैवहुविधघटैः पञ्चवर्णेर्विश्चेर्गन्धधूपप्रदीपैघण्टाद्शोंविं तानाविंविधफलैः पञ्चवर्णपताकाभिर्नृत्येर्वाचैः पूजां कृत्वापि द्शविधा-मिति तन्त्रोक्ताम्। एव शिष्यो यथात्मशक्तया यथोक्तपूजां कृत्वा तत आचार्यस्याधिमूले मण्डलं कृत्वा द्दाति चरसुतो दक्षिणां शुद्धिन्हेतोः॥

द्रव्यात्मानं त्रिद्युख्या ससुतदुहितरं कन्यकां गोत्रजान्याम् अर्थेवाहं जिनानां शरणमधिगतो रौद्रसंसारभीतः। युष्मत्पादाञ्जयोर्वे भवभयहरयोः कायवाक्चित्तशुख्या इत्यध्येष्यो ग्रहः स्यात्सकनकक्कसुमैर्मण्डलं कारयित्वा॥

द्रव्यात्मानं त्रिग्रुख्या। कायवाक्चित्तग्रुख्या सस्रुतद्वृहितरं ददाति कन्यकां गोत्रजान्यां यदि स्वकीया नास्ति । एवं दक्षिणां दत्त्वा ततोऽ-ध्येपणां करोति प्रणिधानं च ।

अयेवाहं जिनानां शरणमधिगत आवोधसीम्नः युष्मत्पादाञ्जयोवें भवभयहरयोः कायवाक्चित्तशुद्ध्या इत्यध्येष्यो गुरुः स्यात्सकनककुसुमैर्मण्डलं कारयित्वा ॥ ततः प्रणिधानं करोति

वज्ञं घण्टां च मुद्रां गुरुमपि शिरसा धारयामीप्टवज्ञे दानं दास्यामि रत्ने जिनवरसमयं पालयाम्यत्र चक्रे। पूजां खड्गे करोमि स्फुटजलजकुले संवरं पालयामि सन्वानां मोक्षहतोर्जिनजनककुले बोधिमुत्पादयामि॥

वश्रं घण्टां च मुद्रां गुरुमि शिरसा धारयामी एवथ्रे वश्रकुले स्थितः इदं समयं गृह्णामि । दानं दास्यामि । रत्ने कुले स्थितः । पुण्य-सम्भाराय दशविधं दानं दास्यामि । लाहरत्नान्नगोवाजिगजकन्यावसुन्धरेष्टभार्याख्यमांसानि दानं दशविधं मतमिति चिन्तामिणं साधित्वा दास्यामीति प्रणिधानं जिनवरसमयं पालयाम्यत्र चक्रे। चक्रकुले स्थितः प्रश्चामृताचगोकुद्हनं स्कन्धेन्द्रियसमूहं रक्षामीति प्रणिधानं । पूजां खड्गे करोमि खड्गकुले स्थितः सङ्गुरुबुढ्वोधिसत्त्वानामन्येपामिष

पुजां सर्वोपकरणै: करोमीति प्रणिधानम् । स्फुटजलजकुले पद्मकुले स्थितः । वर्णावर्णीभिगमनस्फुटपद्मसम्पर्के संवरं ब्रह्मचाँय पालपामीति । शीलसम्भारायेति प्रणिधानं करोमि । सत्त्वानां मोक्षहेनोर्जिनोत्पाद-ककुल एकशृलवद्भस्थः शून्यताकारुणात्मकां महासुद्रासिद्धां योधिमह-सुत्पाद्यामि ।

स्तातो गन्धानुलिसो व्रतनियमयुतः पूर्वभूम्यां निवेदय सिद्धार्थे दन्तकाप्ठं जिनवरकुलिदौक्षाभिमन्त्र्य प्रदेयम् जिह्नायां चामृतं वै जिनवरसमयैर्धूपमावेद्यनार्थम् मन्त्रं हुंकारमेकमरलयसहितं चोदनं कोधभर्तुः।

इति प्रणिधाने कृते सत्यभिषेकाय प्रार्थितो गुरु: हृष्टस्तुष्ट: सन् शिष्यं स्नातं गन्धानुलिप्तं वतनियमयुतं पूर्वभूम्यां मण्डलयाह्य निवेद्य सिद्धवर्थं दन्तकाष्ठं पूर्वोक्तविधिना जिनवरकुलिशैरिति ऑ आ: हूं एभि; संशाभिमन्त्रितं कृत्वा तल्लालवित्वा मण्डले क्षिपेत्। येन दिग्विभागेन पति तत्कर्मपसरस्तस्य सिध्यति । पूर्वोक्तशान्त्यादि-कमप्रदिश्च। ततो मुखे चुलुकत्रयमुद्कस्य प्रक्षिप्य गुर्के कृत्वा मण्डले कण्ठपटं दत्त्वा पूर्वभूम्यामानियत्वा शिष्यं ततस्तस्य जिह्नायां पश्चामृतं दबाञ्जिनवरसमेर्यः। पञ्चामृतपञ्चप्रदीपैः पूर्वं धूपं साधियत्वा तदेव धूपं देवतावेदानार्थं तन्मन्त्रं हंकारमेकम् । अरल्यसहितमिति । ऑअररररे-ठठठठ वजावेशय हुं इत्यनेन मन्त्रेण चोदनं कोधभर्तुः। कोधावेश-मित्पर्थः । अस्य कोटिजापेन द्वालक्षहोमेन पूर्वसेवां क्र्यात्स्मरणसा-ह्वाकोधावेशं करोति तस्पेदं लक्षणम् । आविष्टः कोधराजः प्रहरणस्वकरे-स्तर्जयन्मारवृन्दमिति । इह शिष्ये गोधराज आविष्टः सन् प्रहरणशो-भितकरै: स्थावरं जङ्गमं घं हन्ति तं शतश्चण्डं करोति । यं तर्जयिति तर्जन्या मारवृन्दं धर्मविहेठकं तं भूम्यां पातयति निश्चेप्ठिनतां नयति । तथा प्रसालीदादिपदैर्वहुविधकरणैर्दृत्यते वज्रन्त्यमिति। इह यः शिव्यः प्राकिश्चित्रास्यलक्षणं न जानाति स एव कोधं विष्टः सन् वजनत्यं करोतीत्यन्तरीक्षे यहुविधकरणैरिति चृत्यते ऽथ हास्यं करोति नदा हंकारमिश्रं भयदमिष रिपोर्मारसमृहस्येति । तथा पूर्वमङ्गो यः शिष्यः

From satteanam to ulfadayami the skt. text has been restored after the Tib. translation.

स कोधाविष्टो मनुष्यादीनामगम्यध्वनिना गीतां करोति । अनेकतन्त्रान्तरेषु यदुक्तमिति । अतः कोधराजाविष्टो निर्लेड्जो निर्विक्षङ्को भवति
गुणवज्ञात्कोधस्वभावात् । देवताऽन्याऽपि सौम्या इत्यथ लोचनादिदेवता सौम्या इति कोधावेज्ञानियमः। अत्रापि विस्तरेणापरद्शकोधानां
द्शप्रकृतयो मुद्रावन्धेन वेदितव्याः॥ येन चिह्नेन यस्योत्पादः सा च
तस्य इस्तमुद्रा भवति स तया ज्ञातव्य इति नियमः। अन्यदावेशलक्षणं
विस्तरभयान्नोक्तम्॥

इदानीमावेशोपशमनादिकमुच्यते । त्यक्तावेशस्य पश्चाच्छिरसि च हुद्ये मूर्झि नाभौ च कण्ठे गुह्ये रक्षां जिनैश्च स्वभूमिगतै: कारये-त्स्वत्रिवज्ञै:। दत्ताङ्गे पीतवस्त्रस्य पिहितनयनस्यात्र शिष्यस्य वेश:। संवृत्यर्थं बतानि प्रवरगतिगतान्येव देयानि तानि । इह यदा शिष्यः कोधदेवताधिष्ठितः । तदाऽऽचार्येण प्रष्टव्यो यत्किश्चित्कार्यमभिमतम् । तत्र ओं आ: हं श्यक्षरै: पुष्पमभिमन्त्र्य शिरसि दातव्यम् । तदावेशं त्यजति खस्थाने गच्छति। एव त्यक्तावेशो भवति। ततस्त्यक्तावेशस्य पश्चाच्छिरसि रक्षां जिनैश्चेति वचनात्। आंकारेण शिरसि हृद्ये हूंका-रेण मुर्ध्न्युष्णीपे हंकारेणेत्युपायस्य स्वत्रिवजैः कायवाक्चित्ते। एवं नाभी होकारेण कण्ठे आ:कारेण गुहुचे क्षंकारेणेति । प्रज्ञायाः स्त्रिवज्ञैः कायवाक्चित्तैरिति । अत्रोभयोः कायवाक्चित्तवज्रविपये दीर्घो हूंकारो वाग्वज्रम्। हस्वश्चित्तवज्रमन्यत्र यतोऽस्ति। ततो रक्षां कृत्वा दत्ताङ्गे पीतवस्त्रस्य पिहितनयनस्यात्र मण्डले शिष्यस्य प्रवेशो विधेयः। प्रथमं संवृत्वर्थे ब्रताचा वोधिपर्यन्तं संवृतिः पुण्यादिसम्भारः। तस्यार्थं तद्र्थं तानि प्रवर्गितगतानीति । प्रवरा भद्रकल्पे सप्तविपद्या-दयः शक्यमुनिपर्यन्तास्तथागतास्तेषां गतिः पुण्यशील ज्ञानसम्भारा-त्मिका तस्यां गतानि । प्रवरगतिगतान्येव देयानि तानि शिष्यायाचार्थे-णेति तथागतनियमः। तत्र तु तान्यायोधिपर्यन्तमाह भगवान्॥

हिंसाऽसत्यं परस्रीं खजस परघनं मद्यपानं तथैव । संसारे वजपादाः खकुदालनिधनं पापमेतानि पत्र । यो पत्काले वभूव चिद्दानरगुम्स्तस्य नम्ना प्रदेया । एपाऽऽज्ञा विश्वभर्तुर्भवभयमथनी पालनीया स्वयापि ॥ हिंसाऽसत्यं परस्त्रीं त्यजल परधनं मद्यपानं तथैवेति पश्चवतानि नियम इत्यर्थः। कस्मायतः संसारं वज्जपादाः स्वकुद्यालनियनानि तानि पापकर्माणि पश्च। अतो न कर्नेन्यानीति नियमः। कस्य विश्वभर्तुरिति यो यत्कालेन वभूव तथागनिह्यद्यानरगुरुत्तस्य नम्ना प्रदेया एपाऽऽज्ञा विश्वभर्तुभवभयमथनी पालनीया त्वयापि। यथा कुलपुत्रैः कुलदुहित्तिः। पालिता पुण्यसम्भारायेति तथागतनियमात्पश्चित्रक्षापदी॥

चुतं सोऽवचभोजं कुचचनपठनं भूतदैत्येन्द्रधर्मम् । गोवालस्त्रीनराणां त्रिदशनरगुरोः पश्चहत्यात्र कुर्योत् । द्रोहं मित्रप्रभूणां त्रिदशनरगुरोः संघविश्वासिनाश्च । आसक्तिरित्वन्द्रियाणामिति भुवनपतेः पश्चत्रिंशद्वतानि ॥

ततो यदीच्छिति तदापराणि देयानि। तत्र शुतं सावयभोजं पूर्वोक्तं कुवधनपटनं भूतधभैम् पितृकार्य यागकार्य वेदोक्तम्। दैरुधर्मम् म्हेच्छधर्मं न कुर्योदित्युपपापकानि पश्च तथा पूर्वापराणां दशानामा-दिमां पश्चहत्यां न कुर्योदित्युपपापकानि पश्च तथा पूर्वापराणां दशानामा-दिमां पश्चहत्यां न कुर्योत्सदा। गोहत्या वालहत्या स्त्रीहत्या पुरुप-हत्या न्निदश्चरग्रारिति पतिमास्तुपादेविसंवादोऽपरहत्येति । तथा मिन्नद्रोहं पश्चद्रोहं वुद्ध्द्रोहं संबद्रोहं विश्वस्तद्रोहमिति पश्च न कुर्यादित। तथाऽऽसक्तिस्वित्वद्रयाणामिति। म्पासक्तिः शब्दासक्तिर्गव्यासक्ति रसासक्तिः स्पर्शासक्तिः। इति भुवनपतेवैज्ञसत्त्वस्य नियमेन पश्चविद्यानिव्रतानि पालनीयानि हिष्येरिति वज्नावार्येण देयानि सेक्ष्रिकारे शिष्यापेति वतदाननियमः॥

इदानीं मण्डलप्रवेश उच्यमे

श्रीमन्त्रेणाभिमन्त्र्य करकमलपुरे पुष्पमेकं प्रदेयम् । आदौ भ्राम्य त्रियाराङ्करकमलपुरान्मण्डले पुष्पमोक्षः। यस्मिन्स्थाने सुपुष्पं पतिति नरपते तत्कुलं तस्य नूनम्। पश्चात्सप्ताभिषेकस्त्रिविध इह तथानुत्तरः सम्प्रदेयः॥

त्विह प्रथमं व्रतदानान्तरं पीतवस्त्रेणः सर्वेकर्मणि मुखं वन्धयेत्। शान्त्यादिषु देवतावर्णवर्णेन सूक्ष्मवस्त्रेण। अनेन मन्त्रेण ओं ढाद-शाङ्गनिरोधकारिणे हूं फट् ततक्षष्ठुरादीनि निरोधियत्वा कल्पाणिसत्र-

<sup>\*</sup> Tib adds raktravastreņa vā

मादौ भ्राम्य त्रिवारान्मण्डले ततः पूर्वद्वारे आचार्यो नायकसृत्यी स्थितः। यदि देवता मण्डल उत्थिता प्रत्यालीढपादेन तदाऽऽचार्य उत्थित: शिष्याय सेकं द्दाति। अथ निषण्णा तदा निषण्णो द्दाति। ततः कल्याणमित्रेण समर्पितस्य शिष्यस्य शिरसि शंखोदकेन प्रोक्षणं कृत्वा ओं आः हूं इति व्यक्षरैः पुष्पमेकं सप्ताभिमन्त्रितं तस्य करकमलपुर आसमन्तादेयं पुष्पाञ्जलिविद्युद्धया। ततः करकमलपुटाद्वाहये मण्डलस्य विजयकलको।परि पुष्पमोक्षः कार्यः। यतो रजोसूम्यां पुष्पादिकं न दातव्यं । दत्ते रजोविलोपो भवति प्रतिष्ठापितमण्डलविलोपात्स्त्पभेद इति । तेन मण्डलबाह्ये पूर्वद्वारे विजयकलशोपरि पुष्पक्षेपः कर्तव्यः कुलपरीक्षार्थे। अन्यथा सहस्रहस्तमण्डले कुतः पुष्पं पतिष्यति काप्येण क्षिसं पूर्वे बजार्चिषं त्यत्तवा । बज्जवालाऽपि तत्र सपादहस्तदातं भवति क्यं तं छंघयित्वा देवताधिष्ठानेन विना कुलदिश्च पुष्पं पतिष्पति । तस्माद्विजयकलशे पश्चचिह्वानि कृत्वा तत्र पुष्पक्षेपः कार्यः। तेन गन्धा-दिकं मण्डलवाहचे न रजोभूम्यां। रजोमण्डलं भगवतः कायो ज्ञेयः। नेचपटं यौगपद्येन चोद्येत्। अथ प्राक् पुष्पक्षेपं कृत्वा पश्चाचोद्येद्नेन मन्त्रेण। ओं दिन्येन्द्रियाण्युद्घाटय स्वाहेति नेत्रोद्घाटनं कृत्वा पस्मि-न्स्थाने सुपुष्पं न्यक्षराभिमन्त्रितं पतित तत्रस्था देवता तस्य कुछदेवता भवति तया कर्ममुद्रासिबिरिति नियमः। ततस्तस्य कुलदेवतां द्र्श-यित्वा पश्चात्सप्ताभिपेक उदकादिकस्त्रिविध इह यथा कलज्ञादिकस्तथा कर्ममुद्रां पूजियत्वाऽनुत्तरो वक्ष्यमाणः सम्प्रदेय इत्याचार्यस्य तथागत-नियम:। इदानीं सप्तसेकस्य विधिरुच्यते ॥

नागे राजञ्चतुर्भिर्मणिकनकघटेर्मुन्मयेर्चा सरत्नैः औपधगन्धयुक्तैर्जयविजयघटेः सापयेदेवतानाम् । मौलीवुद्धप्रभेदैर्ददाति वरगुरुः शक्तिभिः पटमेव वर्ज्ञ घण्टार्कचन्द्राद्श्रतमि विषयेः स्वेन्द्रियेर्योजनीयम् ॥ क्रोधानां मैत्र्यादीनां स्फुटजिनपतिनाऽऽज्ञा प्रदेशा समात्रा। वर्ज्ञ घण्टां प्रदाय प्रवरकरणया देशयेच्छुद्धधर्मम् ॥

इह नागैरित्यष्टाभिश्चतुर्भिर्जयविजयघटैः पश्चभिर्जयघटैः पश्चभि-र्विजयघटैरष्टघटपक्षे । त्रिभिर्जयघटैस्त्रिभिर्विजयघटैश्चतुर्घटपक्षे । मणि- हिंसाऽसत्यं परस्त्रीं त्यजस्य परधनं मचपानं तथैवेति पश्चनतानि नियम इत्यर्थः। कस्माचतः संसारं चज्रपादाः स्वकुद्यातियनानि तानि पापकर्माणि पश्च। अतो न कर्तन्यानीति नियमः। कस्य विश्वभद्वेरिति यो यर्त्वालेन चभूव तथागतिस्वद्यानरगुम्स्तस्य नम्ना प्रदेया एपाऽऽज्ञा विश्वभर्तुभैवभयमथनी पातनीया त्वयापि। यथा कुलपुत्रैः कुलदृहितृभिः पालिता गुण्यसम्भारायेति तथागतनियमात्पश्चित्वाष्ट्री॥

द्युतं सोऽवयभोजं कुवचनपटनं भृतदैत्येन्द्रधर्मम् । गोवालस्त्रीनराणां त्रिद्शनरगुरोः पश्चहत्यात्र कुर्यात् । द्रोहं मित्रप्रभृणां त्रिद्शनरगुरोः संघविश्वासिनाश्च । आसक्तिस्त्विन्द्रयाणामिति सुवनपतः पश्चविंशद्वतानि ॥

ततो यदीच्छति तदापराणि देयानि । तत्र शुनं सावयभौजं पूर्वोक्तं कुवचनपटनं भूतधर्मम् पितृकार्य यागकार्य वेदोक्तम् । देखधर्म मलेच्छधर्म न कुर्यादित्युपपापकानि पश्च तथा पूर्वापराणां दशानामा-दिमां पश्चहत्यां न कुर्यात्मदा । गोहत्या वालहत्या स्त्रीहत्या पुरुप-ह्ला विदशनरगुरोरिति प्रतिमास्त्रुपादेविसंवादोऽपरहत्यति । तथा मित्रद्वाहं युद्धद्वाहं संबद्दोहं विश्वस्तद्वोहमिति पश्च न कुर्यादित । तथाऽऽसक्तिस्त्विन्द्रयाणामिति। रुपासक्तिः शब्दासक्तिर्गन्धासक्ति रसासक्तिः स्पर्शासक्तिः । इति स्वनपतेर्वजसक्त्यस्य नियमेन पश्चविद्यानित्रतानि पालनीयानि शिष्यौरिति वज्ञान्यार्येण देयानि सेक-काले शिष्यायेति इतदाननियमः ॥

इदानीं मण्डलप्रवेश उच्यते

श्रीमन्त्रेणाभिमन्त्र्य करकमलपुटे पुष्पमेक प्रदेयम् । आदौ आम्य त्रिवाराङ्करकमलपुटान्मण्डले पुष्पमोद्धाः । यस्मिन्स्थाने सुपुष्पं पताति नरपते तत्कुलं तस्य नृतम् । पक्षारससाभिषेकस्त्रिविध इह तथानुत्तरः सम्प्रदेयः ॥

त्विह प्रथमं व्रतदानान्तरं पीतवस्त्रेणः सर्वकर्मणि सुखं वन्धयेत् । ज्ञान्त्यादिषु देवतावर्णवर्णेन सूक्ष्मवस्त्रेण । अनेन मन्त्रेण ऑ ठाद-ज्ञाङ्गनिरोधकारिणं हूं फट् ततश्रक्षरादीनि निरोधियत्वा कल्याणिसत्र-

Tib adds rakhávastrena và

मादौ भ्राम्य त्रिवारान्मण्डले ततः पूर्वद्वारे आचार्यो नायकमूर्त्यो स्थितः। यदि देवता मण्डल उत्थिता प्रत्यालीढपादेन तदाऽऽचार्य उत्थितः शिष्याय सेकं ददाति । अथ निपण्णा तदा निपण्णो ददाति । ततः कल्याणमित्रेण समर्पितस्य शिष्यस्य शिरसि शंखोदकेन प्रोक्षणं कृत्वा ओं आ: हुं इति व्यक्षरै: पुष्पमेकं सप्ताभिमन्त्रितं तस्य करकमलपुर आसमन्ताँदेयं पुष्पाञ्जलिविद्युद्या। ततः करकमलपुराद्वाहये मण्डलस्य विजयकलको।परि पुष्पमोक्षः कार्यः। यतो रजोभूम्यां पुष्पादिकं न दातव्यं। दत्ते रजोविलोपो भवति प्रतिष्ठापितमण्डलविलोपात्स्तूपभेद इति । तेन मण्डलबाह्ये पूर्वद्वारे विजयकलशोपरि पुष्पक्षेपः कर्तेन्यः ्र कुलपरीक्षार्थे। अन्यथा सहस्रहस्तमण्डले कुतः पुष्पं पतिष्यति शिष्येण क्षिसं पूर्वे वज्राचिपं त्यत्तवा। वज्रज्वालाऽपि तत्र सपाद्हस्तशतं भवति क्यं तं लंघयित्वा देवताधिष्ठानेन विना कुलदिक्षु पुष्पं पतिष्यति । तस्माद्विजयकलशे पश्चचिह्नानि कृत्वा तत्र पुष्पक्षेपः कार्यः। तेन गन्धा-दिकं मण्डलवाहये न रजोभूम्यां। रजोमण्डलं भगवतः कायो ज्ञेयः। नेत्रपटं यौगपयेन चोदयेत्। अथ प्राक् पुष्पक्षेपं कृत्वा पश्चाद्योदयेदनेन मन्त्रेण। ओं दिव्येन्द्रियाण्युद्धाटय स्वाहेति नेत्रोद्घाटनं कृत्वा यस्मि-न्स्थाने सुपुष्पं त्र्यक्षराभिमन्त्रितं पतित तत्रस्था देवता तस्य कुलदेवता भवति तया कर्ममुद्रासि बिरिति नियमः। ततस्तस्य कुलदेवतां दर्श-यित्वा पश्चात्सप्ताभिषेक उदकादिकस्त्रिविध इह यथा कलज्ञादिकस्तथा कर्ममुद्रां पूजियत्वाऽनुत्तरो वक्ष्यमाणः सम्प्रदेय इत्याचार्यस्य तथागत-नियम: । इदानीं सप्तसेकस्य विधिरुच्यते ॥

नागै राजञ्चतुर्भिर्मणिकनकघटैर्मृन्मयेवी सरत्नै:
श्रीपधगन्धयुक्तैर्जयविजयघटै: स्वापयेदेवतानाम् ।
मौलीवुद्धप्रभेदैर्द्दाति वरगुरुः शक्तिभिः पटमेव
वर्ज घण्टार्कचनद्राद्वतमिप विषयै: स्वेन्द्रियेयोजनीयम् ॥
कोधानां मैत्र्यादीनां स्फुटजिनपितनाऽऽज्ञा प्रदेया समात्रा।
वर्ज घण्टां प्रदाय प्रवरकरुणया देशयेच्छुद्धधर्मम् ॥

हह नागैरित्यष्टाभिश्चतुर्भिर्जयविजयघटैः पश्चभिर्जयघटैः पश्चभि-विजयघटैरष्टघटपक्षे । त्रिभिर्जयघटैस्त्रिभिर्विजयघटैश्चतुर्घटपक्षे । मणि- कनकैस्तदभावे सन्मपेः सरत्नेरीपघगन्धयुक्तैरिति । तत्रीपघ्यः पूर्वोक्त-गन्धकक्षपुरे नेत्रादिभागैः संग्राद्याः पञ्जविद्यतीनां मध्ये पथालाभतः पञ्च ग्राह्याऽऽचार्येण मृलतन्त्रोक्तविधानेन । तत्र भगवानाह ॥

गन्पकक्षपुरे राजन्नौपधीः पातयेत्क्रमात् । नेन्नेन्द्रग्न्यादिनिर्भागिर्नोम्ह्याचाः पश्चपश्चकैः ॥ व्राह्मी नारायणी रौद्री ईश्वरी परमेश्वरी । ऐन्द्री रुक्ष्मी च वाराही कौमारी चर्चिका तथा ॥ पार्थिवी वारुणी ज्यौतिर्वायवी खेचरी तथा । माता च भगिनी पुत्री भागिनेपी स्वसा तथा । ब्राह्मणी क्षत्रिणी वैद्या श्द्री डोम्बी तथा स्वृता । इस्यौपध्यो महासिद्धि सुक्तवा क्रब्धिदाः सदेति ॥

तथा ब्राह्मीति ब्रह्मद्ण्डी भाग १। नारायणी विष्णुकान्ता भाग १। रौद्रीति रुद्रजटा भाग ३। ईश्वरी प्रसिद्धा भाग ४। परमेश्वरी : देवताली भाग ५ । इति प्रथमपश्चन्यासः । ऐन्द्रीतीन्द्रवारुणी भाग ३ । लक्ष्मीति लक्ष्मणां भाग ४। वाराही वाराहकान्ता भाग ५। कौमारीति कर्णिका भाग २। चर्चिकेत्यधः पुब्तिका भाग १। इति द्वितीयपश्चकः न्यास:। पार्थिवी मापली भाग ५। वारुणी रुदन्ती भाग २। ज्योति-रिति ज्योतिष्मती भाग १। वायवी रुजावती भाग ३। खेचर्यकरा भाग ४। इति तृतीयपश्चकम्। मातेति पुत्रंजारी भाग १। भगिनी सहदेवो भाग ३। पुत्रीति कृताञ्चलिभाग ४। भागिनेयाऽजकणी भाग ५। स्वसा मोहनी वटपत्रिका भाग २। इति चतुर्थपश्रकन्यास:। ब्राह्मणीति बृहती भाग ४। क्षत्रिणी भृद्धराङ्भाग ५। बैदया यष्टिमधु भाग २। शूदी कण्टकारी भाग १। डोम्बी मयूरशिखा भाग ३। इति पञ्चमपञ्चकन्यास एवं यथासंख्यं धान्यादिसस्यसमृहः। धान्यां , महाधान्यां मापाः श्वेतश्राणकाः कृष्णतिला इति प्रथमपश्चकम्। कोद्रवा सुद्गाः कलावाः शुक्रुतिला गोधूमा इति द्वितीयपश्चकम् । मोप्टं त्रिपुटाः कृष्णसर्पेपा यवा मापा इति तृतीयपश्चकम् । मसूरिकाः शुक्रुसर्पेपाः कर्षुं तुवरिका वर्षेटिका इति चतुर्थपञ्चकम् । अतसी वरटी वर्णे तूलयः कृष्णचणका इति पञ्चमसस्यानि यथालन्यानि ग्राह्माणि,कक्षपुटभागे-

नात्र भागा गुटिकासंख्याः। ततो रत्नानि ब्राह्मक्षत्रवैद्यशूद्रजातीनि वज्राणि तथेन्द्रनीलपद्मरागं चन्द्रकान्तकर्केतनं रक्तानीति प्रधानानि तथा लोहानि सुवर्णरूप्यताम्रतीक्ष्णायःकान्तानि । तथा मध्यमरह्मानि मुक्ताप्रवालराजपदृश्लमणिपड्विन्डुकश्चेति तथाऽधमानि स्फटिकजीव-जातिदोहिलका च हरितमणय इत्येतानि यथाविभवतो ग्राह्माणि। अथ देवनागानां मणय आज्ञाचकवर्तिनो महारत्नाभिषेके पश्चवर्णा भवन्ति। तदभावे पश्चवर्णानि सौरभ्यपुष्पानीति नियमो दरिद्राणाम्। अत्र हरि-तरतम् विजयशंखे।नीलवर्णे पूर्वीपरजयविजयघटे। कृष्णं पूर्वाग्नेयघटे। रक्तं दक्षिणनैर्ऋत्यघटे । श्वेतमुत्तरेशानघटे । पीतं पश्चिमवायव्यवटे । एवमय:कान्तं तीक्ष्णं ताम्रं रूप्यं सुवर्णम् ॥ तथौपध्याः । एकभागिका जयविजयघटे । द्विभागिकाः पूर्वाग्रौ । त्रिभागिका यमदेत्ये । चतुर्भा-गिका उत्तरेशाने। पश्चभागिकाः पश्चिमवायव्य इति। तथा गुटिका-भेदेन सस्यानि तथा पूर्वोक्तकक्षपुटगन्धद्रव्याणि पश्चेति। एवं लोहानि रहानि वनीपध्या: सस्यानि गन्धद्रव्याणि घटेषु क्षिप्त्वा तै: पञ्चविं-श्चातिभि: पुन: पोद्दलिकां वद्वा विजयशंखे क्षिपेत्तोयपूर्णे । तेन पश्चसु जन्मस्थानेप्वभिषेचयेदुष्णीये स्कन्धे याहुसन्धौ सब्यवामे। एवं स्फिच्छके कटिसन्धौ ततः कुलदेवताविशोधनाय पुष्पक्षेपमन्त्रः। ऑ सर्वतथा-गतञ्जलविक्योधनि स्वाहा अनेन मन्त्रेणाचार्यः पुष्पमोक्षं क्षिप्यं कारयेत्। अनेन मन्त्रेण चक्षुरुद्घाटनम्। ऑ दिन्यनयनमुद्घाटयामि स्वाहेति। ततः कुलदेवतामण्डलनायकमादिं कृत्वा दृशयेन्मण्डलं समस्तम् । ततः पूर्वेदारे कुलशुद्धिं कृत्वाऽऽचार्यः शिष्यं वामहस्तेन सञ्चाल्य कर्मविज्ञणा सार्धं प्रदक्षिणां कृत्वोत्तरहारे नीत्वा तत्र कायगुद्धवर्थे तारादेवीमन्त्रै: सर्वेकलशेषु तोयं गृहीत्वा विजयशंखे प्रक्षिप्योदकाभिषेके पुनः पञ्चसु जन्मस्थानेष्वभिषेचयेत्। अनेन मन्त्रेण औं आ ई ऋ आ रह पश्चधातु-विशोधनि स्वाहा। ततो मुकुटाभिषेके पश्चसु जन्मस्थानेप्यभिषेचयेत्। अनेन मन्त्रेण ऑं अ इ ऋ उ ॡ पश्चतथागतपरिशुद्ध स्वाहा ॥ ततो रतहेममुकुटं वस्त्रमुकुटं वा पन्धयेदेवमभिषेकव्येन धातुस्कन्धविशु-क्वेव कायविशुद्धिभेवति । कायवज्ञभूम्यां कायविशुद्धिं कृत्वा ततो दक्षिणावर्तेन पुनर्दक्षिणदारे वाग्विशुक्षवर्धे नीत्वा विषयं पश्चसु जन्म-स्थानेष्वभिषिच्य पदाभिषेक अनेन मन्त्रेण ओं अ आ अं अ: ह हा

हं हः हो के दशपारमितापरिपृरणि खाहेनि । ततो रहापर्ट सुवर्णपर्ट चाऽऽलाभे पुष्पमालां ललाटे वन्घयेदिति । ततो वज्रवज्ञघण्टाभिषेके पश्चसु जन्मस्थानेप्वभिषिच्यानेन मन्त्रेण । ओं हूं हो सूर्यचन्द्रविद्यो-धक स्वाहेति । ततो धज्रवज्रधण्टां शिरसि दला शंखोदकेनाभिषेचपे-दिति। ततोऽभिषेकदयेन वाग्वजं शोधियत्वा वज्राहुष्ठं दत्वा दक्षिणा-वर्तेन पुन: प्रदक्षिणां कृत्वा पूर्ववक्त्रे चित्तवज्रविद्योधनार्थे पश्चसु जन्म-स्थानेप्वभिषेचयेत्। वज्रव्रताभिषेक अनेन मन्त्रेण ओं अ आ ए अ अर् आर् ओ औ अल् आल् विपयेन्द्रियविशोधनि स्वाहा। ततः श्रोत्रा-दिपु पुष्पं दत्वा पुनर्नामाभिषेके पश्चसु जन्मस्थानेष्वभिषिच्यानेन मन्त्रेण ऑह हा प यार राव वाल लाचतुर्वसाविहारविज्ञुद ः स्वाहेति । ततो हस्तपादेषु पुष्पमालां घड्या कटकनूपुरादीनामभावे ततो नामाभिषेकेन ज्याकुर्यात् । अमुकवज्रस्थमिति कृत्वा ततो ज्ञान-विद्याबिनिमित्तं चित्तवज्ञं शोधियत्वाऽभिषेकद्येन पुनर्देक्षिणावर्तेन क्षिप्यमानियत्वा पश्चिमवक्त्रे पञ्चसु स्थानेष्वनज्ञाभिपेकेऽभिपिच्यानेन मन्त्रेण ऑ हं क्षं धर्मचकपवर्तक खाहेति । अभिषेकं दत्त्वा कायवाक्-चित्तज्ञानवज्ञाणि सप्ताभिपंकैर्विद्योध्य ततः शिष्याय वर्षे वज्रघण्टां करे दत्त्वा अमुक्रवज्ञ ताभ्यामाचार्यो वज्रधण्टां प्रदाय प्रवरकरूणया दापयेच्छ्र इधर्ममिल्यनेन सार्घ श्लोक्ड्येन तद्यथा ॥

कुर्यात्माणातिपातं खलु कुलिशकुलेऽसत्यवाक्यं च खड्गे
रत्ने हार्य परस्व वरकमलकुलेऽप्येव हार्या परक्षा ।
मधं दीपश्च बुद्धाः खसकलविषयाः सेवनीयाः खचके
डोम्न्याचाः कर्तिकायां स्वसकलविता नावमन्या खपद्मे ॥
देया सन्वार्थहेतोः साधनतनुरियं न स्वया रक्षणीया
बुद्धस्व नान्यथा वै भवति कुलसुतानन्तकल्पैकिंनोक्तम् ।
तोयं तारादिदेन्यो सुकुट इह जिनाः शक्तयो वीरपदः
चज्रघण्टाकैचन्द्रौ जनमपिविषया नाममैन्यादियोगः ॥
आज्ञासम्योधिलक्ष्मीर्मवभयमयनी कालचकानुविद्धा
एतं सप्तामिषेकाः कलुपमलहरा मण्डले सम्प्रदेयाः ॥

ः इति सप्ताभिषेकविधिं मण्डले कृत्वा ततः शिष्याय वुद्धाधिष्ठानं चिन्तयेदाचार्यः । ज्येष्ठकनिष्ठाचर्थम् । संवत्सरादिकमुद्द्यो \* \* \*

भिषेको रूपादिविषयचश्चरादीन्द्रियसंग्रुद्धिः प्राकृतविषयनियमेन महा-सुद्रासिद्धिप्रापकत्वाद्वस्त्रव्रताभिषेकः पञ्चमः । ब्राह्मणादिवर्णानामेक-कत्कत्वाभिप्रायेणासुकवस्र इति नामकरणान्मैत्र्यादिचतुर्वद्भविद्दारपरि-पूर्त्या सर्वकालं रागदेपादिविद्युद्धिर्निवारणत्वेनेति नामाभिषेकः पष्टः । अपरिमितमत्त्वधातोर्यथाश्चयवशेन संवृतिपरमार्थविभागेन परमगुद्ध-वस्र्यानदेशनार्थमनुज्ञाभिषेको बुद्धत्वनिष्पादकः सक्षमः । एते सप्ताभि-पेका रजोमण्डलं विद्दाय नान्यत्र पटादिमण्डलं देयाः कुम्भाद्यस्तु सेकमण्डलवर्तनमन्तरेणापि देयाः । पूर्वोदिष्टैकाद्शसेकानां मध्ये लौकिकलोकोत्तरसिद्धिसौधसोपानभृतानधरसंवृतिरूपानसप्तसेकान्त्र्या-ख्याय योगिसंवृतिभृतां लौकिकसिद्धिसाधनान् परमार्थानुकुलांस्नि-विषसेकान् कुम्भेत्यादिनोद्दिशित ॥

दिग्वर्षे यावदेका भवति दशविधा दर्शनस्पर्शनीया तस्मादालिङ्गनीयाः सरसजलधयः सेवनीयाश्च लाभ्याः। विंशद्यपेंध्वेमुद्रा परमभयकरा कोधभृतासुरांशा सेकार्थं पर्चतस्रः समसुखफलदाखापरा भावनार्थम् ॥ श्रीप्रज्ञास्पर्शनं यत्प्रथममपि कुचे कुम्भसेकः स एव गुह्याद्गुह्याभिषेको भवति राराधरास्वादनालोकनाभ्याम् । प्रज्ञाज्ञानाभिपेके सकलजिनकुलै: शोधियत्वाङ्गवक्त्रै-र्भुद्रा शिष्याय देया जिनमपि गुरुणा साक्षिणं चात्र कृत्या ॥ सर्वारुङ्कारयुक्तां हुतकनकनिभां द्वादशान्दां सुकन्याम् प्रज्ञोपायात्मकेन स्वकुलिशमणिना कामयित्वा सरागाम्। ज्ञात्वा ज्ञिष्यस्य शुर्द्धि कुछिशमपि मुखे क्षेपितवा सवीजम् पश्चादेया स्वमुद्रा त्वथ पुनरपरा धूममार्गादियुक्ता ॥ त्रस्ता विभ्रान्तचित्ता शब्दा(?) परवशगा व्याधियुक्ता प्रस्ता कोधा स्तम्भार्थलोभाऽन्तकलहरता खाङ्गहीना विशुद्धा । एता: प्रज्ञाभिषेके स्वनिषुणगुरुणा वर्जनीया नरेन्द्र पूर्वोक्ता युद्धभक्ता गुरुसमयधरा सर्वदा वन्द्नीयाः॥

A blank of about three leaves begins here in the MS.

इदानीमुत्तराभिवेकविधानं कलकादित्रयमुत्तरसेक उच्यतं । इहं कलज्ञादिसेकार्थम् । सुद्रां दशवर्षे यावद्वर्जयेत्कुमारिकां यत एका प्रज्ञा-पारमिता दशविधा भवति दानादिविशुद्ध्या प्रतिवर्षिका । अत्रापि यावद्दन्तपातो न भवति तावज्ज्ञानधातुरच्ययत्वात् । ततो द्न्तपाता-दाकाशधातुः। एवं धातुद्रयेन कुमारिकाऽक्षतयोनिः॥ सा तेन दर्शः नीया स्पर्शनीया पूजनीयेति तस्मादशवपीदेकादशवर्पमादि कृत्वा याविंद्रशतिवर्पाण्यालिङ्गनीया पड्भिः सह चतस्रः सेवनीया वायुधात्वा-द्यः। अतो वायुधातुरेकाद्दावर्षे। द्वादशे तेजः। त्रयोदशे तोयम्। चतुर्दशे पृथिवीति चतस्रः। पश्चदशे शब्दः। पोडशे स्पर्शः। सप्तदशे रसः। अष्टाद्दो रूपम्। एकोनविंदाते गन्धः। विंदातितमे धर्मधातु-रिति । ततो विंदातिवर्षादृध्वं मुद्रा परमभयंकरा कोधभृतासुरांद्रा । विंशतिवर्णादेकविंशतिवर्षमारभ्य प्रत्येकवर्षिका यथासङ्ख्यम्। अति-नीला । अतिवला । जम्भी । मानी । स्तम्भी । मारीची । चुन्दा । भु-कुटी । वज्रशुंखला । रौद्राक्षीति दशकोधदेवलः । तत एकस्त्रिंशदर्पा-द्यष्टो भृतांदाः । चर्चिका । वाराही । रौद्री । ऐन्द्री । ब्राह्मणी । महा-लक्ष्मी । कौमारी । वैष्णवीति । एकोनचत्वरिंशवर्पाद्घायसुरांशाः । श्वानास्य। सूकरास्या। ज्याद्रास्या। जम्बुकास्या। गरुडास्या। उलुकास्या। गृधास्या।काकास्येति पट्चत्वारिंदाहर्पाणि यावन्मुद्राभावनार्थम्।सेकार्थ पुनः पर्चतस्रः समसुखकलदाः । तेजोधातुमारभ्य यावद्यमेधातुरिति । वायुधातुवज्रस्थानुग्राह्येति नियमः। इहोत्तराभिवेको द्विधा। एकः स-च्यावतारणार्थे मार्गपरिज्ञानाय तन्त्रश्रुताधिकारायेति । अपरो महा-चार्यपददानाय देशककरणायेति । अतः पूर्वाभिषेके तावत् बस्ता वि-भ्रान्तादिदोपरहिता द्वादशान्दादिसुकन्या परिपाचिता शिष्येण गुरो: समर्पनीया । ततोऽध्येपणादिकं कृत्वा शिष्यो गुरुमध्येपयति वक्ष्य-माणस्तुत्या । ततस्तुष्टो गुरुलोंकसंवृत्या स्तनस्पर्शनं कारयति स्वमुद्रा-यास्तेन कलकाभिषेकः स एव। ततो ग्रह्मपूजां कृत्वा किप्यायासृतं ददाति मुद्रारविन्दं चालोकयति तेन गुद्धाभिपेको भवति। शश-धरास्वादनालोकनाभ्याम् । ततः प्रज्ञाभिषेके पश्चकुलकलापिनीं कृत्वा ओंकारादिवीजैस्ततो मुद्रा शिष्याय देवा पाणिच्यासिद्धन्द्रकरणाय च गुरुणा जिनं वजसत्तवं साक्षिणं कृत्वा घथायं दुर्भगः सत्त्वोऽस्याधि- काराय भावनादिके तन्त्रश्रावणाय शिष्याणां तन्त्रदेशनाय मण्डल-लेखनायेति । प्रथमं शिष्यावतारणाभिषेकनियमः ॥

तथा इसितेनाचार्यो द्विगुणात्मकशुक्रसुखेन देवविशुङ्या गुछ इतीक्षणेन त्रिगुणात्मकविशुङ्या पाणिच्यासिरिति चतुर्गुणात्मकविं-शुङ्या द्वन्द्वमिति पञ्चगुणात्मकशुक्रसुखेन देवविशुङ्येति । लौकिक-संवृत्या सत्त्वावतारणाय चतुर्विधोऽभिपेकः । ततः सर्वतन्त्रे श्रुते ज्ञाते सटीके महाधिपतित्वाय । यथानुक्रमेणोक्ता दशविद्याः समर्पणीयाः गृहस्थिशिष्येन गुरवे । अत्र मूलतन्त्रे भगवानाह ।

भागिनेया दुहित्री च भगिनी जननी तथा।
भार्याया जननी चैव मातुलस्य तथाङ्गना ॥
पित्रुश्रीतुस्तथा भार्या भगिनी जनकस्य तु।
स्वमातुर्भगिनी चैव स्वभार्या वररूपिणी ॥
ताराचा धर्मधात्वन्ता दशिवद्याः स्वगोत्रजाः।
सेककाले प्रदातव्याः शिष्येण मोक्षकांक्षिणा ॥
न ददाति गुरोर्विद्या यद्येताः कुलरक्षणात्।
तदा सेको न दातव्योऽन्याभिगृहवासिनाम् ॥
मण्डले अभिपिक्ताभिरन्याभिः शृहजातिभिः।
भिक्षुणां श्रामणेराणां दातव्यो ग्रुरुणा तथा।
वदया द्यास्तु कमाच्छूद्री क्षत्रिणी ब्राह्मणी तथा।
वदया डोम्बी च कैवर्ती नटीका रजकी तथा ॥
चर्मकारी च चण्डाली धर्मधात्वन्तजा दश।
महाविद्याः समास्याता सुक्तिमुक्तिफलप्रदाः॥

इति । एवमुक्तकमेण द्रापारमिता द्रावशिता द्राभूमिद्रायला-न्याभिर्विशुद्धानि भवन्तीत्याधिपत्यकरणाय द्रामुद्रा द्या मण्डला-पार्यपदाभिलापिणेति तथागतनियमः । एवं द्रामुद्राः समर्प्य शिष्यो गुरोस्तत आदेशं प्रार्थयति । इदानीं मया किं कर्तव्यं हे भगवत् । सर्वपारमिताप्राप्तस्तत आचार्यो द्रृत इमां स्वकीयां भार्यो गृहीत्वा द्रशानां मध्ये तया सार्थे ममाध्येषणां कुरु । भिक्षुश्रामणेराणां च- ण्डाली स्वभार्या , कर्तव्या । ततो ग्रुक्तियमेन तां गृहीत्वा कनकादि-कुसुमैर्मण्डलं हे कुस्तः । ततोऽध्येपयतः ।

नमस्ते कालचकाय सर्वावरणहानये । परमाक्षरसुखापूर्ण ज्ञानकाय नमऽस्तु ते ॥ ज्ञून्यताकरूणाभिन्नं बोधिचित्तं यदक्षरम् । तेन सेकेन मे नाथ प्रसादं कुरु साम्प्रतम् ॥ पुत्रदारादिभिः साधे दासोऽहं तव सर्वदा । आयोधिमण्डपर्यन्तं नान्योऽस्ति श्ररणं मम ॥

इल्लाध्येपितवन्तं सप्तनीकं शिष्यं तुष्टाचार्यः शब्दबज्ञां सर्वालक्षारानपसर्य \* \* कृत्वालिङ्गयित । गृहिणस्तु भार्याया मातरम् । ततः
पूर्वं तारा । दक्षिणं पाण्डरा । उत्तरे मामकी । पश्चिमे टोचना । आग्रेपां रपर्शवज्ञा । नैकित्यां रसवज्ञा । ईशाने रुपवज्ञा । वायव्ये गन्धबज्ञेति । योगिनीचकं नग्नं मुक्तकेशं कार्तिकपालहरतं विरचयेग्नविद्याभिर्यथानुक्रमेणेति । एवं पूर्वाभिषेकस्तोयादिना सप्तविद्यः । तत उत्तराभिषेकः सामान्यकर्ममुद्रया ॥ उत्तरोत्तराभिषेकः पूर्वोक्ताभिः शृहजादिभिर्मुहासमपणाय दश्चभिरधाभिष्ठेश्वयविज्ञयाम्यां स्वापयेङ्गस्तुं
श्रामणेरं तासां मध्ये पड्भिर्मुहाभिश्चतुर्भः कलशैः स्वापयेज्ञयविजयाम्यामिष । गृहस्यं तासां नवानां मध्य एकया स्वभार्यवैकेन
विजयघटेनाभिषेचयोत्पूर्वोक्तविधिना ॥

ततो सुद्रां समर्पयेत्कलकासेकदानार्थम् । इति ।

अत्र सर्वाटङ्कारयुक्तां हुतकनकिमभां द्वाद्याद्यां सुकन्यां विद्याति-वर्षपर्यन्तां प्रज्ञोपायात्मकेन देवतायोगेन स्वकुल्शिमणिना कामयित्वा सरागां रजोवलां ज्ञात्या शिष्पस्य शुर्वि उत्तरोत्तराभिषेके कुलि-दामिष शुर्वे क्षेपयित्वा सर्वीजम्। पश्चादेया मुद्राऽऽचार्येण याऽऽलि-द्विताऽपवा पुत्रस्य भार्यो स्वयमाचार्योऽभिगच्छति ततः सेकक्षणे प्राप्ते शिष्याय पुत्रः स्वभार्यो समर्पयेत्। शिष्यस्थाक्षिणी यद्या ग्रुक्तः प्रज्ञाया नरनासिकां \* \* \*। ततो भार्याज्ञानेन स्वमुद्रां समर्पयेत्वाचार्ये इति सर्वेत्र सेकविधिर्महाधिपत्ये। यदि दशस्रद्वाहास्तदा यां यां

कामियतुं समर्थः शिष्यस्तां तां समर्पयेत्। अर्धरात्राद्यटिकाद्योर्ध्यं यावत्स्योदयं ततो विसर्जयेद्गणचकं विसृष्य च शिष्याय संवरं द्-यात्। इदं यन्मया कथितं संवृत्या विरमान्तं सहजलक्षणं यिद्दन्दु-त्रयान्तं तद्विवृत्या भवति। विवृत्याऽच्युतं सुखं योगिनां तेनेदं त्वया महासुखं रक्षणीयम्। तदुक्तं सूलतन्त्रे।

कर्ममुद्राप्रसङ्गेऽपि ज्ञानमुद्रानुरागने। रक्षणीयं महासीख्यं वोधिचित्तं दृढव्रतै:॥ \* \* \* \* प्रतिष्ठाप्य योधिचित्तं न चोत्सुजेत्। भावयेद्वुद्धविम्यं तु त्रैधातुकमदोपतः॥ अनेन रक्षितेनैव वुद्धत्वमिह जन्मनि। शीलसम्भारसम्पूर्णे पुण्यज्ञानसमन्वितम् ॥ द्दापारमिताप्राप्ताः सम्बुद्धारूयध्ववर्तिनः। अनेन सर्वसम्युद्धैर्धर्मचकं प्रवर्तितम्॥ अतः परतरं नास्ति ज्ञानं त्रैधातुकेश्वरम्। ज्ञान्यताकरुणाभिन्नं स्वपरार्थप्रसिद्धये ॥ यदि पालयसि मे पुत्र संवरं सर्वतायिनाम्। तदा लप्स्यसे सम्बोधि सर्वबुद्धरिषिष्ठताम्॥ अथ रागाभिभूतात्मा न पालयसि संवरम्। गृहीत्वा पुरतो भर्तुस्तदा यास्यसि रौरवम् ॥ मृदुचित्तायदा \* \* वोधिचित्तं च्युतं भवेत्। पद्मयाच्चं तदा ग्राच्चं ज्ञात्वा मुद्रां खजिह्नया ॥

इति संवरं दत्त्वाऽऽचार्यः शिष्याय शिष्योऽपि गुरुद्क्षिणां दत्त्वा पुनर्मण्डलं कृत्वा प्रार्थयेत् । भगवान्मे सेकप्रकियां प्रसादं करोतु। ततः शिष्यमामन्त्रयेहुनः । शृणु त्वं पुत्र यथा संवृत्वा पोडशानन्दलक्षणं सर्वसत्त्वानां सुखं साधारणमेकविंशत्वधिकशतादिवृत्तंग्द्रपृत्तं परमादिवुद्धता । मञ्जुवज्ञेण कामाक्षोनभिष्यादिभिः ।

कामाक्षोभं करोति स्वमनिस जगतः पूर्णतां याति पूर्णा पूर्णज्वाटाब्जयिन्दुं स्रवति दादाधरं द्रावयित्वोत्तमाङ्गात्। अॉ ण्ट्रासिष्टं प्रकृत्या ददाति वरसुग्वं विन्दुमोक्षत्रयान्ते आहोकस्पर्शसङ्गं \* \* सुखमपानन्दभेदादिनैतत् ॥ कामानन्दं करोति प्रथममिष नृणां चक्षराठीकनेन पश्चात्पृणीप्रसङ्गे पुनरिष परमानन्दमेव खकाये । च्वाटाविन्दुं स्रवन्ती रमती च विरमानन्दवग्रेण पद्मे आँ ण्ट्रा विन्दुत्रयान्ते क्षरगतसहजानन्दवग्रे करोति ॥ कामानन्दस्काम्पाक्षरणमि चतुष्केन योगः स एकः पूर्णः शत्तपुद्भवो वै भवति च परमानन्द एव दितीयः । च्वाटाविन्दुश्च पूर्णः पुनरिष विरमानन्द एव तृतीयः अॉ ण्ट्रा नाद्श्च निद्रा भवति च सहजानन्द एवं चतुर्थः ॥

इह सर्वस्य जगतः कामो मनसि क्षोभं करोति प्रथमानन्द्मिति ।
ततः पूर्णतां याति पूर्णावस्या छठाटे बोधिचित्तपूर्णत्वात्मज्ञाछिङ्गनादिना छितीयः परमानन्द इति । ततः पूर्णादुत्तमाङ्गात् \* \* \* कवाछावस्या
विन्दुं स्रवति शशघरं स्रावित्वा तृतीयं विरमानन्दं करोतीति । तत
आँ ण्ट्रावस्था \* \* \* \* काछे कापवाक्चित्तविन्दृनामवसाने चतुविन्दुनिर्ममकाछे सहजानन्दं करोतीत्येवं प्रतिपदादिपञ्चश्रक्षक्राभिराकाशवायुतेजउदकप्रध्वीस्वरूपाभिनेन्द्राभद्राजपारिकापूर्णानामभिः ।
अ इ ऋ उ छ क । आ ए अर् ओ अर्छ च । इ प र व छ द इत्येतत्स्स्यमाभिः ॥ एवं पञ्चम्यानन्दपूर्णा । द्शमी परमानन्दपूर्णा । पूणिमा विरमानन्दपूर्णा । सहजानन्द इति पोडशी कछा । सर्वधातूनां
समाहारो मेछापकः समाजः संवर इति । एवं रागो बोधिचित्तस्य
शुक्रपक्षः । विरागः कृष्णपक्ष इति । पथा नामसङ्गीत्यां-

विरागादिमहारामो चिम्बवर्णी ज्वलप्रभः । सम्बुख्यज्ञपर्यङ्को बुद्धसङ्गीतिधर्मधृक् ॥ इति । तथा-

सर्वाकारो निराकार: पोडशार्घोधीवन्दुधृक् । अक्छ: कलनाभीत: चतुर्थध्यानकोटिधृक् ॥

इति भगवतो नियम:। विवृत्या पश्चमपटले महामुद्राज्ञानं विस्त-रेण ज्ञातव्यं नात्र विस्तरितम् ॥ इदानीं पोडशानन्दानां चतुर्योगा उच्यन्ते । कामा इत्यादिनेह सर्वसन्वानां जाग्रत्सप्रसुपुप्ततुर्यावस्था-भेदेन कायवाक्चित्तज्ञानयोगः । ते चानन्दा भेदेन पोडश । तत्र कामा इति कायानन्दः। आनन्द इति वागानन्दः। कम्पेति चित्तानन्दः। अक्षर इति संज्ञ्या ज्ञानानन्दः। एवं चतुष्केनानन्द्योग एक इति। तथा पूर्णो इति कायपरमानन्दः। अत्र परमानन्दादित्रयोऽन्तादिना वाक्चित्तज्ञानवज्ञाणि छन्दोवञादिति । अतः परमानन्द इति वाक्-परमानन्दः । तद्भवश्चित्तपरमानन्दः । शक्तिरिति ज्ञानपरमानन्दः । इति ब्रितीयो योगः। ज्वाला इति कायविरमानन्दः। विरमानन्द इति वाग्विरमानन्दः । घूर्णे इति चित्तविरमानन्दः । विन्दुरिति ज्ञानविरमा-नन्द इति तृतीयो योग:। तथा औं ण्टा इति कायसहजानन्दः। सन हजानन्द इति वाक्सहजानन्दः । निद्रेति चित्तसहजानन्दः । नाद इति ज्ञानसहजानन्दः। एवं चतुर्विधः कायः। निर्माणसम्भोगधर्मस्वाभा-विकभेदेन कायश्चतुर्घा वाक चतुर्घा चित्तं चतुर्घा ज्ञानं चतुर्घेति । एवं पोडशानन्दभेदाः श्रीतन्त्रे विस्तरेण द्रष्टव्या इति पोडशानन्दं सह-॥ लौकिकसिद्धिसाधनांस्त्रिविधसेकानुद्दिश्य लो-जमिति नियम: ॥ कोत्तरसिद्धेरसाधारणकारणमेकाद्शं सेकमाह पुनरित्यादि । महाप्र-ज्ञेति । अविकल्पितसङ्कल्पा वध्यमाणा महासुद्रा तस्या भावनया ज्ञानं तज्जं महाक्षरं महासुखमेकाद्दासेकः। डिकनीयज्ञपञ्चरेऽप्येकाद्दीव सेका उक्तास्तथा हि।

प्रथमं तोयसेकेन द्वितीयं मौलिसेकतः ।
तृतीयं पद्दसेकेन चतुर्थं वज्रघण्टया ॥
पञ्चमं स्वाधिपेनैव नामसेकं तु पद्यमम् ।
चुडाज्ञा सप्तमं सेकं कलदां सेकमप्टमम् ॥
नवमं गुच्चसेकेन द्दामं प्रज्ञाभिषेकतः ।
तत्त्ववज्रप्रयोगेन सर्वान्वज्ञवतान्ददेत् ॥
ज्याकरोति स्वयं शास्ता एप सेकविधिं स्वयम् ।
आचायों नावमन्तव्यः सुगताज्ञां न लंघयेत् ॥

इति । एवमेकाद्शोऽभिषेकः प्रधानस्तत्त्ववर्ज्जपर्यागेनेति भगवती विस्पष्टवचनाचतुर्थी वैकाद्शो वाऽभिषेकः एथग्वावगन्तव्यो विद्यद्भि-रिति । यथासङ्ख्यमेपां कुम्भादीनां चतुर्णां सान्वयानि क्षराक्षर-स्पन्दनिस्पन्दाह्यानि नामानि । कायेखादि सुगमम् । तथा वालगीद-वृद्धप्रजापतिसंज्ञकानि । प्रज्ञेति द्वादशान्दामारम्य याविदशायन्दा तस्याः स्वचेतोरम्यायाः अभिषेकं भव्यायाः \* \* \* स्पर्केन योधिचित्त-च्युतमिति । चतुर्दलोष्णीपपद्माच्छुकामृतधारायाः पोडशद्लललाटे कमलकर्णिकायामागमनेन यत्कायानन्द्वागानन्द्चित्तानन्द्ज्ञानानन्दा-त्मकं सुखानुभवनं तहालम् । प्रथमसेकपासत्त्वाद्योगी पयोधराभिषिक्तो बाल इत्युच्यते । ततस्तस्या \* \* ईपहजोद्दोलनेन योधिचित्तच्युत-मिति । हार्त्रिशहलकरकमलाद्ष्यदलहुत्कमलकर्णिकायां यत्कायपर-मानन्दवाक्परमानन्दचित्तपरमानन्द्ज्ञानपरमानन्दात्मकं सुखानुभवनं तत्पूर्वादितिरिच्यमानत्वात्प्रौढो गुद्धाभिषेकः । ततो गाढोद्दोलनेन स्पन्दं गत इति चतुःपष्टिद्लनाभिकमलाद्वात्रिंशद्लगुद्यकमलागम-नेन शुक्षेन्दो: पश्चद्शकमलस्याग्रगस्वच्छद्रवस्य स्पन्दाख्यस्य वज्र-मणिशुपिरपर्यन्तागमनेन च यद्धिमात्रं कायविरमानन्द्वाग्विरमानन्द-चित्तविरमानन्द्ज्ञानविरमानन्दात्मकं सुखानुभवं स वृद्ध: प्रज्ञाज्ञाना-भिषेकः। महामुद्रेति। गगनोङ्गविषम्यं तस्याः स्वरसयाद्यभावना-ख्यानुरागाज्ञातं निःस्पन्दत इति निरुद्धो वज्रमणेर्वाह्यस्पन्दः। \* \* ऽच्युतसुखतया यस्य चन्द्रामृतस्य स कायसङ्जानन्द्वाक्सङ्जानन्द-चित्तसहजानन्दज्ञानसहजानन्दात्मको महाज्ञानाख्यः चतुर्थः सेकः। तत्युनस्तर्थति वाक्याभिधेयः । असौ निरावरणलोकोत्तरज्ञानाधिगतः सिन्दरसयत्ताम्रादिधातृनां स्वर्णाभावेतैव सावरणस्कन्धधात्वादीनां पश्चतथागतपञ्चदेव्यादिप्रजाभावेन निष्पाद्कत्वात्प्रजापति: । तायः स्वदृष्टमार्गोक्तिः। तद्योगात्तायिनस्तथागताद्यः। उदितपरमाक्षरज्ञानस्य योगिनः कायादिव्यवस्थापनं श्रीकालचके कथितं ॥

स्वच्छ: कायोऽशुनष्ट: प्रभवति खसभो लक्षणायै: प्रपूर्णः स्वच्छं जैलोक्यमेवावरणविरहितं स्वप्नवद्गति विश्वम् । भाषाच्छिद्रासमन्तात्परहृद्यगतानेकभाषान्तरेण वित्तं सत्सीख्यपूर्णं चलति सहजालिहितं सर्वकालम् ॥ इति । असावेवाद्रयोऽक्षर जर्ध्वरेता गुख्यनाभिट्ट्रकण्ठगमनेन यथाकमं वज्रसत्त्वादिनामचतुष्टयं लभते । ललाटगः पूर्वोक्तिविद्युद्धादि-चतुर्विघयोगाख्यः । उष्णीपगः कालचक इति नामेति पट्सत्त्वाः । इत्यानि लोकोत्तरसिद्धरसाधारणकारणं पडङ्गयोगमुदेष्टुमाह । अस्यैव साधनं कुर्यादिलादिना । तथा हि । प्रतिभासैरचिन्तितैरित्यारभ्य विश्वविम्यं प्रभास्वरमित्यन्तेन पडङ्गयोगस्य प्रत्याहाराख्यं प्रथमाङ्गमुद्दिष्टम् । पिहितापिहितेत्यादिश्ठोकेन ध्यानाङ्गम् । दृष्टे विम्ये तत इत्यादिश्ठोकेन प्रयानाङ्गम् । दृष्टे विम्ये तत इत्यादिश्ठोकेन प्रयानाङ्गम् । प्रणं विन्दौ निवेश्ययेदित्यनेन धारणाङ्गमप्युद्दिष्टम् । अनुस्मृत्याचङ्गद्रयस्य तु तद्योदिश्चामार्थादुद्देशोऽपि यथायोगम्यूह्मीयः । पडङ्गयोगश्च सम्यक्सम्वोधिलक्षणाया उत्तमायाः सिद्धः साधनत्वेनोदेशनिर्देशप्रतिनिर्देशैः समाजोत्तरे भगवता कथितो यथा।

अन्तर्धानाद्यः सिब्धिसामान्या इति कीर्तिताः।'
सिब्धित्तमामित्याद्वर्धुंडा वुडत्वसाधनम् ॥
चतुर्विधमुपायं तु वोधिवज्ञेण वर्णितम् ।
योगतन्त्रेषु सर्वेषु श्रंस्यते योगिनां सदा ॥
सेवाविधानं प्रथमं द्वितीयमुपसाधनम् ।
साधनं तु तृतीयं वै महासाधनं चतुर्थकम् ॥
सामान्योत्तमभेदेन सेवा च द्विविधा भवेत् ।
वज्रचतुष्क्रेण सामान्योत्तमा पड्भिरङ्गतः ॥
प्रथमं शून्यतावोधिर्दितीयं वीजसंग्रहम् ।
तृतीयं विम्वनिष्पत्तिश्चतुर्थं न्यासमक्षरम् ॥
एभिर्वज्रचतुष्केण सेवा सामान्यसाधनम् ।
सेवा ज्ञानासृतेनैव कर्तव्या सर्वेतः सदा ॥

mayan bhayet.

24:

<sup>1</sup> These lines are quoted from Guhyasamijatantra (G.O.S. edition, p. 162). The following variant readings are to be remarked: sloka 1:

fallaye, 10. fañcadha; 11: vilarkam ea; vicăram ea; 12: guhyam larkodayam larkam vicăram lalfrayogalalı; 16: niruddhya cendriyam ralnam dhărayan dhărană surfam; 17: nimiltanufajāyale, lu inslead of lad 19. sphāraylla; 20: saussmart 22: saujūllalı; 23: adhichyale

सेवां पडङ्गयोगेन कृत्वा साधनमुत्तमम्। साध्येदन्यथा नैच जायते सिव्हिरुत्तमा ॥ प्रत्याहारस्तथा ध्यानं प्राणायामोऽथ धारणा । अनुस्मृतिः समाधिश्च पडङ्गयोग उच्यते ॥ द्ञानामिन्द्रियाणां तु स्ववृत्तिस्थं तु सर्वतः। प्रत्याहार इति प्रोक्तः कामाहारं प्रति प्रति ॥ पश्चकामाः समासेन पश्चबुद्धप्रयोगतः । कल्पनं ध्यानमुच्येत तद्ध्यानं पश्चविधं भवेत्॥ वितर्कश्च विचारश्च प्रीतिश्चैव सुखं तथा। चित्तस्यैकाग्रतः चैव पश्चैते ध्यानसंग्रहाः॥ गुद्यतन्त्रेषु सर्वेषु विविधाः परिकीर्तिताः । गुह्यत्रयोदयस्तर्को विचारस्तत्प्रयोगता ॥ तृतीयं प्रीतिसङ्घाशं चतुर्थे सुखसंग्रहम् । स्वचित्तं पञ्चमं ज्ञेयं ज्ञानज्ञेयोदयक्षयम् ॥ सर्वेबुद्धमयं शान्तं सर्वेकामश्रतिष्ठितम्। पश्चज्ञानमयं श्वासं पश्चभूतस्यभावकम्॥ निश्चार्य पिण्डरूपेण नासिकाग्रे तु कल्पयेत्। पश्चवर्णं महारत्नं प्राणायामिमिति स्मृतम् ॥ स्रमन्त्रं हृद्ये ध्यात्वा प्राणं बिन्दुगतं न्यसेत्। निरुडमिन्द्रियं रत्नं धारयेखारणं स्मृतम् ॥ निरोधवज्रगते चित्ते निमित्तोद्ग्रहः प्रजायते। पश्चधा तन्निमित्तं तु योधिवज्ञेण भाषितम् ॥ प्रथमं मरीच्याकारं धुमाकारं वितीयकम् । तृतीयं खद्योताकारं चतुर्थे दीपमुज्ज्वसम् ॥ पश्चमं तु सदालोकं निरभ्रगगनोपमम्। स्थिरं तु वज्रमार्गेण स्कारयेत्तं स्वधातुषु ॥ विभाव्य यद्नुस्मृत्या तदाकारं तु संस्करेत्। अनुस्मृतिरिति शेयं प्रतिभासस्तत्र जायते ॥

प्रज्ञोपायसमापत्त्या सर्वभावान् समासतः । संदृत्य पिण्डयोगेन विम्यमध्ये विभावयेत् ॥ श्रादिति ज्ञाननिष्पत्तिः समाधिरिति संज्ञितम् । प्रत्याहारं समापद्य सर्वमन्त्रैरधिष्ठथ्यते ॥ ध्यानज्ञानं समापद्य पश्चाभिज्ञात्वमाभुयात् । प्राणायामेन नियतं वोधिसत्त्वैर्निरीक्ष्यते ॥ धारणाया बलान्नित्यं वज्ञसत्त्वः समाविद्येत् । अनुस्मृतिसमायोगात्त्रभामण्डलं जायते ॥ समाधिविद्यातामात्रे निरावरणता भवेत् । इत्येषां श्लोकानां सङ्क्षेपतो विवृतिरूच्यते ।

सेवा ज्ञानामृतेनैवेत्यादि । सेव्यते मुमुक्षुनिरभ्यस्यत इति सेवा । किं तद्भूमादिविम्बद्शीनपर्यन्तं प्रत्याहाराङ्गं ध्यानाङ्गं च सा खद्धत्तमा सेवा ज्ञानामृतेनैव पडङ्गयोगेनैव कर्तव्या निष्पाचा सर्वतः सर्वात्मना सदा सर्वकालमेवकारोऽवधारणे । एप हि ज्ञानामृताख्यः पडङ्गयोगः॥

॥ प्रलाहार इलाचुदेशपदानां निर्देशपतिनिर्देशावाह दशाना-मिलादिभिः श्लोकः। तत्रेन्द्रियाणीन्द्रियार्थाश्लेन्द्रियाणि तेषां दशाना-मिन्द्रिपाणां विषयविषयिणां स्वष्ट्रितः स्वित्तमात्तमन्यसुवृत्तिर्वर्तनम्। सत्तामात्रता स्ववृत्तिः। विषयविषयिणां विषयभावोषगमनविषयग्रह-णव्यापारापरतिः स्ववृत्तिरित्वर्थः। तत्रस्थितत्वं स्ववृत्तिस्थं न तु ग्राह्म-ग्राहकस्वरूपेण प्रवृत्तिः स्ववृत्तिः। असुमेवार्थमाह कामाहारं प्रति प्रतीतिनिर्देशेन। काम्यन्तेऽभिल्य्यन्त इति कामा रूपाद्यो विषया-स्तेपामिन्द्रियैर्यदाहरणं स कामाहारः। तं कामाहारं प्रति चक्षुरादि-भिरिन्द्रिये रूपादिविषयग्रहणं लक्षीकृत्य प्रतिनिवृत्तिः प्रत्याहार इति प्रोक्तः। याह्यरूपादिविषयेष्वप्रवृत्तिर्मास्वस्रुरादीन्द्रियमास्वस्रुर्विज्ञा-नादीनामध्यात्मनि शून्यतावलम्यनेनाकित्पतं सर्वभावदर्शनं शून्य-प्रतिसेनादर्शनं कुमारिकया इवेति। प्रत्याहाराद्वसुच्यत इत्यर्थः॥

॥ द्वितीयमङ्गमाह् पञ्चेत्यादि। पञ्चेत्युपलक्षणमुभयत्र पञ्चकामा इति सर्वे भावाः स्थिरचलात्मकाः पञ्चयुद्धपयोगतः इति । सर्वयुद्धपयोगतः । स्रभावादेव सर्वभावाः सर्वेबुद्धप्रयुक्ताः सर्वेबुद्धमयाः। समासेनेति। तेषां सर्ववृद्धमयानां सर्वभावानां योगिप्रलात्मवेद्यव्यध्वत्रीयातुकप्रति-भारीकरूपेण कल्पनं विकल्पनं विकल्पविभ्रमापगतं प्रवस्थपपृत्तं यह-र्शनं तद्यानमुच्यते । एतदेवार्थे सर्वयुद्धमपं शान्तं सर्वकामप्रति-फितमिति प्रतिनिर्देशेन यक्ष्यति । तच ध्यानं वितर्कश्चेत्यादिभेदेन पञ्चविधं भवति। गुरात्रयेलादि। कायवाकचित्तात्मकं त्रैकालिकं त्रै-धातुकं गुह्मत्रयं तस्य चैत्यस्थूलाकारेण त्रैधातुकप्रतिभासमात्रत्वेन स-कृदुद्यों..........'वगतिरवबोधो यः स गुद्धव्रयोद्यः । स एव वितर्कः । विचारस्तत्प्रयोगत इति । तस्मिन्वितर्कविषये प्रभोगताऽऽभोगः। स्थावरजङ्गमघटपटादिविशेषेण भावग्रहणं विचारः । प्रीतिसङ्काशं वि-चारविषयेषु सर्वभावेषु विचारोपणहेतुभतं सीमनस्यं सुखसङ्ग्रह-मिति । आरोपितचित्तेभ्यः सर्वभावेभ्यः सुखसम्पत्तिः कायप्रस्रविधहे-तुकः सुलसङ्ग्रहः। खचित्तमित्यादि। ज्ञानस्य चक्षुरादिपद्मवृत्तिवि-ज्ञानस्य ज्ञेये रूपादिके धर्मधातुपर्यन्त उदयः। ज्ञानज्ञेयोदयः। तस्य क्षयः। चित्तस्य ग्राधग्राहकश्नम्यत्वलक्षणा चित्तैकाग्रता स्वचित्तमि-त्युक्तं तदेवंविधं चित्तं सर्वेयुद्धमयं ग्राह्मादिविकल्पशमनाच्छान्तं त्रै-धातुकप्रतिभासमात्रत्वेन शून्यतैकनिष्ठं सर्वकासप्रतिष्ठितस्। सर्व-कामाः सर्वभावाः स्वाभिन्नप्रतिभासैकरूपेण प्रतिष्ठिताः स्थिता अत्रीति सर्वकाममतिष्ठितम् ॥

॥ तृतीयमङ्गमाह । पश्चानेत्यादि । पश्चमानन्यक्षाभ्यादिपश्चबुद्धाः । तत्त्रवायम् । पश्चमान्यक्षाभ्यादिपश्चकुद्धाः । तत्त्रवायम् व्याम्नन्यास् । इह पश्चभृतद्यव्देन रसनापश्चमण्डलधर्मिणः पृथिव्यादि-पश्चपात्यः । तत्त्वभावं श्वासं पश्चभृतस्वभावकम् । स्व्यनासापुटे निश्चाये पिण्डरूपेणह पिण्डं सच्यावसच्यमण्डलात्मकत्वं मध्यमायामवधूत्वां प्राणवायोः । स च प्राणवायुर्तिश्चार्य पिण्डरूपेण नासि-काप्रे । अत्र नासिकाद्यव्देन नाभिहृत्कण्ठललाटोष्णीपक्मलक्षणिकोच्यते । तं प्राणवायुं निश्चार्य तस्मालासिकाया अत्र करपयेद्वावयेत् । क्षणिकायाः क्षणिकायाः क्षणिकामध्येन सन्यावसव्यक्मलद्दैः । अयमेव वामद-

Gap of one or two syllables in the Sanskrit text, which cannot be restored on the Tib.

क्षिणवाहिद्रयनिरोधेन केवलमध्यमावाहिमाणवायुः पश्चवर्णं महारत्न-मित्युच्यते प्राणायाम इति वज्रजाप इति च मध्यमाभिन्नाङ्गेन ज-सव्यः। चतुर्थमाह। एवं मानसन्त्राणभूतत्वात्स्वमन्त्रं प्राणं हृदये कर्णिकात्कर्णिकामध्ये ध्यात्वा विन्दुगतं विन्दुस्थानं ललाटं तत्र न्या-सेन्निरोधयेत्॥ निरुद्धं सेन्द्रियं रत्नं धारयेद्गमनागमनरहिनं कुर्या-द्धारणं स्मृतं धारणाङ्गमुक्तम्॥ निरोधवज्रेत्यादिसार्धश्लोकद्वयं प्रत्याहा-राङ्गे द्रष्टव्यं गुरूपदेशाद्धारणारत्नपाठोऽस्य पुस्तकपाठनिरासार्थः। निरोध्यतेऽत्रेति निरोधः। निरोधश्चासौ वज्ञश्च निरोधवज्रोऽवधृती-मार्गः। तत्रगते चित्ते प्राणवायौ निमित्तोद्ग्रहः प्रजायते। निमित्तानां धूमादीनामुद्ग्रहः प्रतिभासो जायत उत्पद्यते। प्रथमदितीयनिमित्त-विलोमकथनं नु गुरूपराधीनत्वकथनार्थम्॥

स्थिरं निश्चलीभृतं घारणाङ्गेन महारत्नं कर्तृकमिति चण्डालीं ना-भिचकादुस्थापयेत् । बज्रमार्गेण मध्यमा खघातुपूष्णीपचके साष्युष्णी-पकमलकर्णिकोस्थिता सती हंकारं स्नावयित्वा कायवाक्चित्तज्ञानस्व-भावश्चतुर्विन्दृनानन्दादिभेदेन कुल्टिशमणिकमलकर्णिकां नयेदिति घा-रणान्तरं स्वरस्तश्चण्डाली ज्वलतीति गुरूपदेशः॥॥ पश्चमाङ्ग-माह् । विभाव्येत्यादि । प्रत्याहारध्यानाङ्गाभ्यां यद्विभाव्य स्थिरीकृतं त्रैषातुकप्रतिभासात्मकं संवृतिसत्यमनुस्मृत्या तदाकारं तु संस्करेत् । तदाकारं तु संवृतिसत्याकारं संस्करेत् । समस्तनभस्तलव्यापकं पश्ये-तस्कलत्रैकालिकत्रिभुवनस्य दर्शनमनुस्मृतिरिति क्षेयमनुस्मृत्यङ्गक्ष्य-मित्र्यक्षः।

॥ अत एवाह् प्रतिभासस्तत्र जायते । इति त्रैधातुकस्य प्रतिभासः । तत्रेत्यतुस्मृत्यङ्गे जायते ॥ ॥ पण्ठमङ्गमाह् । प्रज्ञेन्यादि । प्रज्ञोपायसमापत्त्या निष्पन्दादिक्षमेण व्योमकमलोङ्गमेऽक्षान् सुख्यशात् । ज्ञेयज्ञानैकलोलीभृतत्वेन वैमल्यावस्थायां सर्वभावान् प्रतिभासस्पान् स्थावरजङ्गमान् समासतः संक्षेपात्संहृत्योपसंहृत्य पिण्डयोगेन परमानास्रवमहासुखात्मकप्रभास्वरैक्रूपेण । भिन्नतसर्वेन् लोहादिधातुरसैकरूपसिद्धरसस्प्पेणेव तस्य परमानास्रवमहासुखैकरस्व प्रभास्वरस्य मध्ये विम्यं संवृतिसस्यात्मकं भावयेत्पद्ययत् । अस्य प्रति-

निर्देशः । झटितीत्यादि । ज्ञानस्य सत्यद्वयाद्वैधीभाषस्य झटितिनि-प्पत्तिरिधगमः समाधिरिति समाध्यङ्गसंज्ञितमिति ॥ कालचकोचरे तु मञ्जुश्रीपादैरतिस्फुटमुक्तः पडङ्गयोगो यथा ।

प्रत्याहारादिपड्भिदेशायलयलिना श्न्यताभावनोक्ता रात्रौ धूमादियोगः पुनरिप दिवसे व्योग्नि दीपादिकोऽपि । प्रत्याहारेण योगी गगनतलगतं पश्यति व्यव्वरूपम् तत्र ध्यानेन चित्तं दृढमिष कुक्ते वाद्यभावान्विहाय॥

प्राणाचामैस्तमिन्यां(!) द्वाहिारविरहितं चाहपेत्प्राणचातम् निःश्वासोच्छ्वासहीनं पुनरिप क्करते घारणाङ्गेन विन्दी । खेऽतुस्पृत्या खविन्याच्छिहान इव महारङ्भयो निश्चरन्ति वज्राच्छुकं समाध्या वजति शिरसि वैमल्यसौख्यप्रपूर्णम् ॥

॥ इदानीं प्रत्याहारादिफलमाह । प्रत्याहारं समा-पद्यत्यादिश्लोकज्ञयेण प्रत्याहारं समापद्येति । धूमादिदशानिमित्तानु-पूर्वेण श्रेषातुक्तविम्बदर्शनं प्रत्याहाराङ्गेन स्थिरीकृत्य यदा च विम्ब-दुर्शनं स्थिरीकृतं भवति प्रत्याहारेण तदा योगी सर्वमन्त्रैरधिष्ठ धते वचसा वरदानादिकं ददाति । ध्यानज्ञानं समापचेति ध्यानाङ्गेन विस्वे स्थिरियसो यदाऽनिमिपनक्षुर्भवति । तदा दिव्यचक्षुर्भवति । एवं दिव्यश्रोत्रादिको भवतीति॥ पश्चाभिज्ञात्वमामुयादिति॥ प्राणयामे-नेति । यदा शशिरविमार्गरहितो योगी भवति सदा मध्यमावाहक-स्तदा पाणयामेन शुद्धः सन्निरीक्ष्यते योधिसन्तैः प्रशस्यते च ॥ धा-रणाया बलादिति नियतं शून्यताबिम्बं श्राद्यं वज्रसत्त्वो ग्राहकचित्तं समाविद्येत्। धारणाया बलेन प्राणस्य गतागतक्षयेणैकलोलीभवति। अतुस्मृतिसमायोगादिति । अतुस्मृतिसमायोगो विम्वालिङ्गनं चित्तस्य सर्वेविकलपरहितत्वं चदा तदा विमलं प्रभामण्डलं जायते । रोमकूपा-त्स्फरेत्पञ्चर्द्भयो निश्चरन्ति । समाधिवद्यितामात्रादिति ॥ इह ग्रा-हाग्राहकचित्तयोरेकत्वेन यदक्षरं सुखं भवति तत्सुखं समाधिरित्यु-च्यतं। तस्य चित्रातामात्रं तस्माद्चलनं ततो निरावरणत्वं भवेत्। परमाक्षरज्ञानलक्षणप्रभाखरज्ञानविज्ञातामात्रादेव निरावरणता ्दिलर्थः । तदुचरकालं सत्यद्वयादेधीभावलक्षणभूतनयात्मकसमाध्यव- गमः । फालभ्तो भवतीति क्रमः । श्रीकालचक्रेऽप्युक्तो विमलप्रभार्यां विस्तरेण व्याख्यातश्च तद्यथा ।

प्रत्याहारो जिनेन्द्रो भवति द्शविधो ध्यानमक्षोभ्य एव प्राणायामश्च खड्गी पुनरिष द्शधा धारणा रत्नपाणिः। डोम्ब्यां चानुस्मृतिः स्यादिष कमलघरः श्रीसमाधिश्च चक्री एकैकः पश्चभेदैः पुनरिष च यतो भिचते ह्यादिकादौः॥

इति । अस्यायमर्थः । प्रत्याहारादिकर्मणि जिनेन्द्र इति ज्ञानस्कन्धः । स च निमित्तभेदेन दश्चिघो धूममरीचीख्योतदीपञ्चालाचन्द्रादिन्त्यराहुकलाखिन्दुदर्शनभेदेनाकित्पतो ज्ञानस्कन्धः । ध्यानमक्षोभ्य एव दश्चिघो विज्ञानस्कन्धो विपयविपियणां दश्चानामेकृत्वं विश्वविम्ये ध्यानमिति । प्राणयामश्च दश्चिधः खड्गीति संस्कारस्कन्धः । वाम-दक्षिणमण्डलेकलोलीभूतत्वादिति । पुनरि दश्धा धारणा रत्नपाणिरिति वेदनास्कन्धः । प्राणस्य धारणा नाभिष्टृत्कण्ठललाटोण्णीपकमले गतागतभेदेन दश्चिधिति । डोम्च्यां मध्यनाङ्यां दशकामावस्थाभेदत इति चिन्ताकाङ्क्षाज्वरोऽक्षे वरमुखकमले शुपिरान्ता प्रवृत्तिः । कन्स्योनमादश्च धूणां प्रभवति मनसो विश्रमस्तिवमूच्छीधूमाया विज्ञणस्ताः प्रकटदश्चिधाः प्राणिनोऽक्षेव्ववस्थालोके ता मन्मथस्य प्रकटितनियता को जिनः कश्च काम इति दश्च । श्रीसमाधिश्च चल्चीति वैरोचनो दश्चिधः समाधिः । दशवायूनां निरोधत इति । एवं भगवानप्रतिष्ठितनिर्वाकाणोऽऽवाहो वायूनां यत इत्यर्थः । इदानीं प्रत्याहारादिलक्षण-मुच्यते ।

पत्याहारो दशानां विषयविषयिणामप्रवृत्तिः शरीरे
पत्ता तर्को विचारो रितरचलसुखं ध्यानमप्येकचित्तम् ।
प्राणयामो हिमार्गस्वलनमपि भवेन्मध्यमे प्राणवेशो
विन्दी प्राणप्रवेशो सुभयगतिहतो धारणा चैकचित्तम् ॥
चण्डाल्यालोकनं यङ्गवति चलु तमी चाम्यरेऽनुस्कृतिः स्यात्
प्रज्ञोपायात्मकेनाक्षरणसुख्ववशाज्ज्ञानविम्ये समाधिः ।
एनन्मृद्धादिभदेन्त्रिविधमपि भवेत्साधनं विश्वमतुः
निक्षो सुद्रान्त्रिमात्रास्त्रिविधगतियशात्कर्मसङ्गल्पदेश्याः ॥

इह प्रत्याहारो नाम दारीरे विषयविषयिणां दद्यानां सम्यन्घेना-प्रवृत्तिर्विज्ञानस्य ज्ञून्यताविम्त्रे विषयेषु प्रवृत्तिरन्येश्रक्षुरादिभिः पत्र-विधैरिति । तथा तस्मिन्नेच विम्बे प्रज्ञेत्याटोकनम् । तर्के इति भाव-ग्रहणम् । विचार इति तस्य निश्चयार्थः । रतिरिति विम्घासक्तिः । अचलसुखमिति विम्वेन सह चित्तस्यैकीकरणम् । एवं ग्राह्यग्राहकमे-देन ध्यानं दश्चविधम् । इह प्राणयामा नाम दिमार्ग इति वामदक्षिण-मार्गस्वलनं निरोधो मध्यमे मार्गे प्रवेश: स च दशविधो दशमण्डल-निरोधतः । इह विन्दाविति । छलाटे प्राणप्रवेशः । उभयगतिहत इति गमनागमनरहितम् । धारणा प्राणस्य छछाट एकचित्तं नाम । चण्डा-ल्यालोकनं यत् त्रिभवस्याम्यरे सानुस्मृतिर्दशविधा पृयोक्ता। प्रज्ञोपाया-त्मकेनेति । ज्ञेयज्ञानैकलोलीभृतत्वेनाक्षरणसुखबद्याञ्ज्ञानविम्ये समा-धिश्चेति सापि दश्चविधा प्राणादिनामभवत इति । एवं पडङ्ग-योगः साधनम् । एतन्मृडादिभेदैख्रिविधमपि भवेत्साधनं विश्वभर्तः कालचकस्य तिस्रो मुद्रास्त्रिमात्रास्त्रिविधगतिवशादिति । योधिचित्तस्य क्षरगतिर्मृदुमात्रा ॥ स्पन्दगतिर्मध्यमात्रा । निष्पन्दगतिरधिमात्रेति । एवं कर्ममुद्राक्षरसुखदायिका । ज्ञानमुद्रा स्पन्दसुखदायिका । महामुद्रा निष्पन्दसुखदायिका। एवं त्रिमुद्राभावना पडहूयोगेन भगवतोक्ता। इति पडक्कयोगो भावनीयो योगिना युद्धत्वायेति॥ इदानीं शून्यता-विम्यसाधनाय दृष्टिरुच्यते।

> सेवापामादियोगो नभिस द्याविषश्चक्रिणः कोषदछ्या दृष्ट्या विद्यान्तकस्यामृतपथगतया चोपसाध्ये पडङ्गः । प्रज्ञासृष्टेन्द्विन्दोरिप कुलिदामणा त्र्यक्षरः साधने स्यात् सौस्त्रानष्टेकद्यान्तः सहज इह महासाधने ज्ञानयोगः॥

इह सेवेत्यादि । धूमादिनिमित्तभावना सेवा तस्यां सेवायामादि-योगो पूमादिनिमत्तग्रहणं वित्तस्येति। स च दश्विघो धूमादिना सार्ध सम्प्रत्ययो भवति तेन दश्विषः। स च चिक्रण इत्युष्णीयस्य कोषदृष्टयेत्यपूर्षेदष्टयाऽनिमिपनिमित्तं भवति । राश्चियोगे चतुर्वि-षम् । दिवायोगे पड्विषम् । ततो विम्यम् । एवं विम्यपर्यन्तं सेवाङ्गं भवति प्रत्याहारेण ध्यानेनेति । दृष्ट्या विभान्तकस्येति । विभान्तको ऽमृतकुण्डलीति तस्य दृष्टिरमृतस्थानगता ललाटगता। तया दृष्टया विद्यान्तकस्यामृतपथगतया चोपसाध्ये पडङ्गः। चकारात्प्राणयामो धारणा कर्तव्या प्राणस्य विम्वे दृष्टे सतीत्पुपसाधनम्। प्रज्ञासृष्टेन्दृविन्द्र्स्तस्य म्द्रोरिति । इह प्रज्ञारागेन सृष्टश्चासाविन्दृविन्दुश्च सृष्टेन्दुविन्दुस्तस्य प्रज्ञासृष्टवोधिचित्तविन्दोरिप कुलिशमणौ गतस्य यरूपक्षरो योगो भवति गुद्धे नाभौ हृद्ये स्र साधने स्यादिति साधनाङ्गे तृतीये भवति । एवं साधनाङ्गं कर्तव्यम् । सौष्यानष्टैकशान्त इति । इति सौष्यानाष्टेन वोधिचित्तस्य य एकक्षणः स शान्तः। इत्युच्यते । सहज्ञ इति महासाधने ज्ञानयोग इति । चित्तस्याक्षरसुखेन सहक्विति। महासाधनाङ्गं चतुर्थमिति । एवं ज्ञानसाधने चतुरङ्गम् । देवतासाधन उत्पत्तिकसेण पूर्वोक्तम् । लौकिकलोकोत्तरत्वसाधनकमेण ॥ इदानीमस्य खित्तस्याभासे प्रवेश उच्यते।

आकाशासक्तचित्तेरनिमिपनयनैर्वज्ञमार्गपविष्टैः

शून्यःदूमो मरीचिः प्रकटिवमलखयोत एव प्रदीपः। ज्वालाचन्द्रार्कवज्राण्यंपि परमकला दश्यते विन्दुकश्च तन्मध्ये बुद्धविम्वं विषयविरहितानेकसम्भोगकायम्॥

इह मन्त्रयाने पारमितायाने च द्विधा योगाभ्यासः। आकाशे योगाभ्यासोऽभ्यवकाशे च य आकाशे योगाभ्यासोदभ्यवकाशे च य आकाशे योगाभ्यासे स रात्री निच्छिद्रएहेऽन्धकार आकाशासक्तिच्छः सर्वचिन्तापरिहारेण जून्य एकाग्रमनो भूला दिनमेकं एरीक्षयेद्धमादिकं निमिन्तं पश्यति। अनिमिपनयनो वज्रमार्ग प्रविष्ट हाति। इह मध्यमाप्राणप्रविष्टः जून्यादेवाकाशासक्तचित्तरिनिमपनयनैर्वज्ञमार्गप्रविष्टैः जून्याद्धमो मरीचिः प्रकटविमलवयोत एव प्रदीप हाति निशायोगेन पश्यति। ततो निरश्रं गगनं पश्यति ततो गगनात्पुनिर्दिवायोगेन गगनोद्भवः स्वयम्भः प्रज्ञज्ञानानलो महानिति ज्वाला दश्यतं निरश्ने गगने। एवं वैरोचनो महादीसिर्ज्ञानज्योतिर्विरोचनश्चन्द्वाभासः। जगत्प्रदीपः सूर्यः। ज्ञानोल्को वजराहुः। महातेजाः प्रभास्तरो विद्युत्परमकमल इति। विच्याराजोग्रमन्त्रेशो विन्दुक हति दशधानिभिन्तं समाजादौ रात्रियोगेन। नामसङ्गीलां दिवायोगेन सन्ध्याभाषान्तरेण भगवनोक्तम्। नतो मन्त्रराजा महार्यक्तिदित सर्वाकारं घटपटादिषम्यदर्शनमिति। तन्मध्ये विद्युमध्ये युद्धिम्यं विषयविरहितं द्रष्टप्याभाषात्रकल्पनाभाषाधा-

नेकसम्भोगकायम् । ततो विम्ययोगेऽनाइतध्यनिर्यः स श्रूयते । एवं निर्माणकायो रूपावभासतः । शब्दावभासतः सम्भोगकाय इत्यर्थः ।

आकाशं स्तन्धदृष्ट्या जलधररिहतं योगिनाऽऽलोकनीयं यावहै कृष्णरेखा स्फुरदमलकरा दृदयतं कालनाड्याम् । तस्यां सर्वज्ञविम्यं पयसि रविरिवानाविलं विश्ववर्णं सर्वोकारं स्वचित्तं विषयविरहितं नापरं चित्तमेव ॥

अत्र दिवायोग आकारां स्तन्घदृष्टया जलघररहितं योगिनाऽऽलो-कनीयं पूर्वाहेऽपराहे च रवे: पृष्टं दत्त्वाऽन्यथा रिवरिंदिमिभिस्तिमिरं भवति नेन तद्वाधात्प्रतिदिनमवलोकनीयं यायद्विन्द्रमध्ये कृष्णरेखा-बालप्रमाणा स्फरदमलकरा दृश्यते कालनाड्यामवधूत्यामन्तर्भृतं तस्यां सर्वज्ञविम्यं त्रैघातुकमशोपं पयसि रविरियानाविरुं विश्ववर्णे सर्वा-कारं खिचतं विषयविरहितं नापरं चित्तमेव परचित्तं न भवति पर-चित्रज्ञानाभावतः । तत्र प्रथमं खचित्राभासो मांसचक्षपा तथागतस्य दृश्यते दिव्यादिचक्षुपा परिचत्तज्ञानं दृश्यते तेन धर्मसंग्रह उक्तानि पञ्चचक्षृंपि भगवत इति । एवं ज्ञानकमान्मांसचक्षुर्दिव्यचक्षुर्दुेन्दचक्षुः प्रज्ञाचक्षुर्ज्ञानचक्षुर्भावनायलेन भविष्यति । ततोऽदृष्टं न किश्चिद्स्ति ॥ एवंविधश्च पडङ्गयोग आर्यवज्ञपाणि-सर्वज्ञस्येति ॥ पादैरप्युक्तः । इह पत्याहारो वाह्यरूपादिविषयेष्वप्रवृत्तिः चक्षुरादीः न्द्रियेश्रक्षुर्विज्ञानादीनामध्यात्मनि विषयेषु प्रवृत्तिर्दिच्यचक्षरादीन्द्रियै-र्दिव्यचक्षविज्ञानादीनामिति । अध्यात्मनि श्रुव्यतालम्बनेनाकल्पितं सर्वभावदर्शनं शून्ये प्रतिसेनादर्शनकुमारिकायातेवेति पत्याहाराङ्ग त्रैधातुक्षयुद्धविम्यदर्शनादिति । ततो ध्यानं नाम शून्येषु सर्वधर्मेषु दृष्टेषु सत्सु प्रज्ञा नाम तेषु चित्तप्रवृत्तिः। वितर्को नाम भावग्रहनं चित्तस्य । विचारो नाम भावग्रहणप्रतिपत्तिः । रतिनीम सर्वभावेषु चित्तारोपणम्। अचलसुखं नाम सर्वभावेभ्यः सुखसम्पत्तिः। एवं पश्चषा ध्यानाङ्गम् । ततः प्राणायाम्रो नाम छलनारसनायामदक्षिण-मार्गेनिरोधः । अवधृतीमध्यमार्गे पाणवायोः सदा प्रवृत्तिरिति । पुरक-क्रम्भकरेचकयोगेनावधृत्यां ऑकारेण श्वासं हुकारेण निरोधं आः कारेण निःश्वासम् । चन्द्रसूर्यराहुस्वभावेन कुरुते योगीति प्राणयामा- क्षम् । ततो धारणा नाम प्राणस्य महेन्द्रवारुणाग्निवायुमण्डले नाभौ हृदि कण्ठे ललाटे प्रवेशो बाद्योऽनिर्गमः । विन्दौ प्राणप्रवेशनमिति धारणाङ्गम् । ततोऽनुस्मृतिर्नाम स्वेष्टदेवतादर्शनं प्रतिविम्वाकारं वि-कल्परहितम् । तस्मादनेकरिश्मस्फुरदृपं प्रभामण्डलम् । ततोऽनेका-कारस्फुरदृपं त्रैधातुकस्फरणमित्यनुस्मृत्यङ्गम् । ततः समाधिर्नामेष्ट-देवतानुरागायदक्षरसुख्याप्तिस्तस्यामेकीकरणं चित्तस्य ग्राह्यग्राहकर-हितं चित्तं समाध्यङ्गसुच्यते तथागतैः । इह पडङ्गस्य पुनरादिभावनो-पदेशस्तन्त्रान्तरेषूक्तः ॥

॥ इहं श्रीसमाजोत्तरे सेवोपसाधनं साधनं महासाधनं चेति । तदेव भगवानाह ।

सेवाकाले महोष्णीषिवम्यं विभाव्य यत्नतः। उपसाधनकाले तु विम्यं चामृतकुण्डलीम् ॥ साधने देवताविम्यं भावयेद्योगतत्परः। महासाधनकाले तु विम्यं बुद्धाधिपं विभुम्॥

इति । अत्र सन्ध्याभाषान्नरेणोष्णीपविम्यं बुद्धविम्यं त्रैधातुकम-शेषतः । आकाशे धर्मोद्ये चित्तवज्ञं प्रतिष्ठाप्य सेवाकाले प्रथमकाले प्रत्याहारेण भावयेद् ध्यानाङ्गेन स्थिरीकुर्पादित्यत्र भगवतः प्रतिज्ञा ।

सर्वचिन्तां परित्यज्य दिनमेकं परीक्षयेत्। यदि न स्यात्प्रत्ययस्तत्र तदा मे तन्मृपा वचः॥

इति । अत्र प्रत्ययो धूमादिकं निर्मित्तं नान्यन्मन्त्रादिकं दिनेनैकेन साध्यते येन प्रत्ययो भविष्यति । मन्त्रिणां ततोऽस्तिनास्तिवुद्धिं परिन्यज्य निराश्रयां कृत्वा शून्ये गम्भीरो निरालम्यः प्रत्ययो भवित स्प्रत्ययो धूमादिको भाव्यते योगिनेति तथागतनियमः । तथा करणे-वन्धसंयोगैः साधयेङ्गवनत्रयमिति । युद्धिम्यं भ्रवनत्रयं साधयेक्तरः णैश्रश्चरादिभिः स एवोपदेशो गुरुवक्त्रेणावगन्तव्यः । तत्र गुरुपदेशेनाकाशे प्रथमं योगी धूमं पद्यति न मरीचिकामित्यनुभवतो श्रेयम् । तत्रो मरीचिकाः । पश्चात्तदेव धूमादिकं कल्पनारहितं प्रतिसेनावदिनि । एवं प्रथमं धूमनिमित्तं द्वितीयं मरीचिकानिमित्तं तृतीयं चर्योतिनिमत्तं चतुर्थं प्रदीपिनिमित्तं पश्चमं निरश्चगगनसिन्नं निमित्तमिति

समाजोत्तरे । डाकिनीयज्ञपञ्चरेऽपि भगयतोक्तम् । तद्वपरि भगवा-नाह । डाकिनीयज्ञपञ्चरे सर्वज्ञहेतुकं तिष्ठ सिव्हिनिकटं प्रवर्तकम् । पश्चान्मायोपमाकारं स्वप्नाकारं क्षणात्क्षणित्यादि । अतो भगवतो यचनादादी धूमादिनिमित्तभावनाप्रत्ययो भवति केचित्सिष्टिकाले व-दिप्पन्ति ते सर्वे भगवतः प्रतिज्ञाभङ्गकारिणः । सर्वेचिन्तां परित्यज्य दिनमेकं परीक्षयेत्मत्ययमिति भगवतो यचनिबहेठकाः । पत्सिष्टि-काले लौकिकं धूमादिकं निमित्तं तन्मायास्वमोपमं न भवति । साक्षा-दिह धृमञ्चालादिदहनिक्षयासामध्यात्त्या कुङ्कुमपुष्परत्नसुवर्णादि-गृष्टिरिप । अतः पडङ्गयोगाब्मादिकं निमित्तं भवतीति । तथा डाकि-नीवज्ञपञ्चरं भगवानाह ।

पडङ्गं भावयेत्तस्मात्स्वाधिष्ठानसमं पुनः। पश्चात्स्वं लक्षयेचिह्नमनुलोमविधिकमैः॥

अत्र स्वाधिष्ठानं नाम संष्ट्रतेः सत्यदर्शनं प्रत्याहारेण चिह्नं नाम मेचधूमादिवत्प्रतिभासः। स च प्रथमं दृश्यते प्रदीपपर्यन्तम्। तत आकाशं निरन्नं निर्मेलमिति। तन्त्रेऽप्यपरं ज्वालादिविन्दुपर्यन्तं पडन्यनिमित्तं मायाजाले समाधिपटले प्रोक्तं भगवता। तद्यथा।

गगनोद्भवः स्वयम्भः मज्ञाज्ञानानलो महान् । वैरोचनो महादीप्तिर्ज्ञानज्योतिर्विरोचनः ॥ जगत्प्रदीपो ज्ञानोल्को महातेजाः प्रभास्वरः । वियाराजोग्रमन्त्रेको मन्त्रराजो महार्थकृत् ॥

इति । गाथाद्रयेन मापाजालेऽपरिनिम्तं भगवतोक्तं सत्ध्याभा-पानतेण पूर्वोक्ताद्रित्रभगनाङ्ग्रवित प्रतिभासो यः स गगनोङ्ग्रवः स्वयन्भः सर्वेविकलपरिहितविचादिति । अत्र प्रज्ञाज्ञानानल इति ज्वान् लाप्रतिभासः । वैरोचनो महादीक्तिरिति चन्द्रप्रतिभासः । स एव ज्ञान् ज्यातिर्विरोचन इति । जगत्प्रदीप इति सूर्यप्रतिभासः । ज्ञानोल्का इति राहुप्रतिभासः । महातेजाः प्रभास्यर इति विद्युत्प्रतिभासः । विद्याराजोग्रमन्त्रेश इति विन्दुप्रतिभासो नीलवर्णचन्द्रमण्डला-कार इति । मन्त्रराजो महार्थकृदिति सर्वोकारत्रिधातुकभावप्रतिभासो भाषास्वप्रप्रतिभासेन तुल्यो दश्यते योगिना प्रत्याहारेणेति चक्करादी- न्द्रियकरणेन । ततः प्राणयामयन्धेनैभिः(?) करणैर्यन्धसंयोगैः साधयेहु-वनत्रयं कामरूपारूप्यलक्षणं स्थिरचलस्यभावात्मकमिति ॥ तथा डा-किनीयज्ञपञ्जरे भगवानाह ।

सिध्यत्यशेपनि:शेपं त्रैधातुकं चराचरम् । लोकधातुषु सर्वेषु यावन्तो वज्रदेहिन:॥

इति पडङ्गयोगभावनेनेति भगवतो नियमः। तथा श्रीसमाजे भगवानाह।

अभावे भावनाभावो भावना नैव भावना। इति भावो न भावः स्याद्गावना नोपलभ्यते॥

इति। अभावे निरश्रगगने भावना प्रसाहारः। स एवाभावे भावनाभाव इति। भावना नैव भावनेति। इति प्रसाहारभावनापाऽभावे निरश्रगगने सा भावना। नैव भावनेति। विकल्पभावनारिहतः
त्वादिति भावो यः प्रसाहारेण दृष्टः स भावो न भावः स्याद्विकल्पातीतानागतवर्तमानभावाभ। वद्द्यनादिति। अतो विकल्पभावना नोपरुभ्यते प्रसाहारभावनायामिति भगवतो वाक्यम्। इयं च भावना
प्रज्ञापारमितायामि भगवतोक्ता। तयथ। अथ खलु शको देवानामिन्द्र
आयुष्मन्तं सुभूतिमेतद्वोचय आर्यसुभूतेऽत्र प्रज्ञापारमितायां योगमाप्स्यते क स योगमाप्स्यते। सुभूतिराह। आकाशे स कौशिकयोगमाप्स्यते। यः प्रज्ञापारमितायां योगमाप्स्यतेऽभ्यवकाशे स कौशिको योगमासुकामो यः प्रज्ञापारमितायां शिक्षितव्यं मंस्यत इति॥
महामुद्राभावना प्रतिसेनामायातुल्या निरश्रे गगने भगवतोक्ति।
एवं प्रसाहारेण ध्यानेन सेवाङ्गसुच्यने। ततोऽमृतकुण्डलीविन्यसंज्ञ्या
सन्ध्याभाषान्तरेण वायुरित्युक्तम्। स च पञ्चप्रकारः। तथा च समाजोत्तरे भगवानाह।

पञ्चरत्नमयं श्वासं पञ्चबुद्धैरिघिष्ठितम् । निश्चार्यं पिण्डरूपेण नासिकाग्रं विभावयेत् ॥

ः इति । इह पश्चरत्नशब्देन रसना पश्चमण्डलधर्मिणीः एथिन्यादि-पश्चधातवस्तन्मयं भ्वासं पश्चरत्नमपमिति सब्धनासापुटे । तथा पश्च-बुद्धा ललना पश्चमण्डलधर्मिणो विज्ञानादिपश्चस्कन्धाः । तैरिधिष्टितं श्वासं वामनासांपुर इति । निश्चार्य पिण्डरूपेणेति । इह पिण्डं सच्या-वसन्यमण्डलानारमकत्वं मध्यमायामवधृत्यां प्राणवायोरिति । तं च प्राणवायं निश्चार्य पिण्डरूपेण नासिकाग्रेः विभावयेत्। अत्र नासि-काशन्देन नाभिहृत्कण्ठललाटोप्णीपकमलकर्णिकोच्यते । तस्याग्रे भा-वयेत् । नासाग्रे भावयेत् । कर्णिकात्कर्णिकामध्ये न सन्यावसन्यकः मलदल इति । एवं विन्दुस्थाने पिण्डरूपेण निरोधितः प्राणः । तेनेव तस्य धारणोच्यते । एवमङ्कययेनोपसाधनममृतकुण्डलीविम्येनेति । त-देवोपसाधनं वज्रजाप इत्युच्यते । मध्यमाभिन्नाङ्गेन जसन्यमिति । अन भिन्नाङ्गेन करणेनेति। प्राणस्य न वामदक्षिणाभ्यां प्रचार इति। उ-ष्णीपविम्ये दृष्टे सति पश्चात्माणायामं कुर्यान्मन्त्रीति । गुरूपदेवाः सन्ध्याभाषान्तरेणावगन्तव्य इति । प्राणायामधारणोषसाधनसुच्यते । ततः साधने देवताविम्बमिति । इह धारणावलेन नाभिस्थां चण्डालीं ज्विलतां पद्यति पोगी सर्वावरणरहितां प्रतिसेनोपमां महासुद्रामन-न्तवुद्धरिक्ममेवान् स्फारयन्तीं प्रभामण्डलविराजिताम् । नामनुस्मृतिं साधनमाह । धारणान्ते चण्डार्छी योगी भावयेदिति नियमः । तत-स्तस्या ज्ञानार्चिपा स्कन्धधात्व।यतनादीनि दुग्धान्येकलोलीभवन्ति । वामदक्षिणनाडीगतानि विज्ञानादीनि पृथिव्यादीनि च मण्डलखंभा-वानि छलाटे चन्द्रमण्डले प्रविद्यानि । ततश्चण्डाल्या ज्ञानार्चिपा चन्द्रे हुते सित यहोधिचित्तं थिन्दुरूपेणाधोगतं कण्ठे हृदि नाभौ गुछकमल ु आनन्दपरमविरमस्थभावेन । ततो चन्नमणि यावत्सहजानन्दस्यभावे-नेति । अथवा विचित्रविपाकविमर्दविलक्षणस्वभावेनेत्येवं पोडश-कलापूर्ण मण्यन्तर्गतं यदा सुखं ददाति भावनावलेन \* \* \* स-दृष्टान्तमात्रं स्वरूपतो बीन्द्रियजं \* \* \* कोटीसहस्रत-मीमि कलां नाईति परमाक्षरसुखस्येति । इहाक्षरसुखावस्था या सः हजानन्दरूपिणी सावस्था काप्यविज्ञेया वालयोगिनाम् । वोधिसत्त्वैः . जून्यता समाधिरित्युच्यते । न पुनर्लंकिकरूद्व्यैय नास्तिक्यार्थानुपा-येनी। एवं पडङ्गयोगेन बुद्धत्वं योगिनां सिध्यतीति।

। सेवा पश्चामृतावैजैलनिषिकुलिशैर्मन्त्रजापादिभिश्च प्रत्याहा-रादिभि: स्यात्कुलिशकमलजेनामृतेनोपसिब्दि: । आनन्दावैश्चिवज्ञा-ब्जसमरसगतभावनासाधने स्यात्प्रज्ञासङ्गेऽज्युतं सम्भवति खलु

महासाधन सूक्ष्मयोगात् ॥ इहादिकर्मिकेण प्रथम सेवा कर्तव्या सा-धनविधिना सेवा पश्चामृतायैरिति । वाह्ये पश्चामृतं विडादिकमाय-शब्देन गोकादयस्तैर्भक्षितैः सेवा देवतातोपनार्थम् । अध्यात्मनि पश्चा-सृतानि पञ्चस्कन्धाः । आद्यशब्देन पञ्चेन्द्रियाणि पञ्चप्रदीपाः । तेषां निरपेक्षता सेवा शरीरद्रव्यतृष्णापरित्यागस्तया सेवया देवता वरदा भवन्ति न गृढादिना भक्षितेनेति । जलनिधिकुलिशैरिति । कायभोग-निरपेक्षता। वाग्भोगनिरपेक्षता। चित्तभोगनिरपेक्षता। च्यवनसुख-निरपेक्षता सेवा। कायवाक्चित्तानां ब्रह्मचर्यं संयम इत्यर्थः। अनया देवता वरदा भवन्ति । न भवभोगस्ष्टहयेति । मन्त्रजापादिभिश्चेति । इह मन्त्रजापो नाम प्राणसंयमः। आदिशब्देन रेचकपूरककुम्भक-योगः सदा सेवा तया देवता वरदा भवन्ति । देवता न प्राणेन यन्त्रि-तेन वाग्जल्पितेनेति नीतार्थः । नेपार्थेन पुनरक्षमालादिना जापादिकं कर्तव्यं सामान्यसिद्ध्यर्थम्। इदानीमुपसाधनमुच्यते। प्रत्याहार इत्यादि। इह संसारिणामाहारश्रक्षुरादीन्द्रिये रूपादिविषयग्रहणं तत्परित्यागः प्रत्याहार इत्युच्यते । शून्यताविम्बेऽन्यैश्चश्चरादिभिर्मासायैरन्यरूपा-दिविपयग्रहणमुपसाधनं तथा ध्यानं प्राणायामश्च धारणा च क्रुिट-राकमलजेनामृतेनाच्युतेनोपसाधनं नीतार्थेन वाद्ये देवतोत्सर्जनेन नेयार्थेनेत्युपसाधनसिद्धिः॥ इदानीं साधनमुच्यते । आनन्देत्यादि । इहानन्दे त्रिवज्ञाः कायवाक्वित्तविन्द्वोऽन्जसमरसगता भावना सा-धनं स्यादृहन्नाभिगुद्ये विन्दृनां स्थितिरित्यर्थः। एवं साधनम्। ततो महासाधनं प्रज्ञासङ्गेऽच्युतं सुखं सम्भवति यदा तदा खलु महासाधनं सूक्ष्मयोगिमिति सुपुम्नानाडिकोध्व शुक्रसंयोगान्महासाधनिमत्युच्यते नीतार्थन । नेयार्थन पुनः प्रज्ञाधमोद्यनासिकाग्रे सर्पपादिकमिति नि-यम एवं महासाधनं भवति । इदानीं मृद्रादिभेदेन सेवादिकमुच्यते ॥ आदी वै शून्यतायोधिरपि खलु ततः सङ्ग्रहश्चन्द्रयिन्दोर्यिन्योत्पत्तिश्च तस्मात्मवररसञ्ज्लेरक्षरन्यास एव । एपा सामान्यसेवा जलनिधिक्ध-लिदो: साधनं मध्यमं चात्रोपायश्चतुर्घा भवति मृदुदृदः साधनाङ्गे त-थेव ॥ इहोत्पत्तिकमे प्रथमं कुन्यतायोधिरिति । प्राणिनां मरणान्ते स्कन्धपरित्यागादुत्परपंशिकस्कन्धग्रहणात् । यदन्नरार्तं शून्यतारुक्षण-मेकं त्रिभ्रवनदर्शनं तच्छून्यमित्युच्यने खळु निश्चिनम्। ततः क्षणात्प-

श्चात्सङ्ग्रहश्चन्द्रविन्दोरिति । इहालयविज्ञानस्य मातृगर्भे शुक्रविन्दृनां अहणं नाम सङ्ग्रहः। ततः शुकादिग्रहणात्तसमाहिम्योत्पत्तिनीम स-समासैर्गर्भनिष्पत्तिः कायनिष्पत्तिरित्यर्थः । ततः प्रवररसङ्गर्छेरिति पुश्चस्कन्पेश्चश्चरादीनामक्षरन्यासो रूपादिविषयप्रवृत्तिरिति । एवं देवताः साधनेऽपि कल्पनामेकां भावयेदादिकर्मिकः। एपा सामान्यसेवा जलः निधिक्कलिशैरिति कायवाक्चित्तज्ञानवज्ञनिष्पन्नैः साधनं मध्यमं च प्राणनिष्पत्ति:। अत्रोपायश्चतुर्घा भवति । सेवाङ्ग उपसाधनाङ्गे सृदुदृहरू साधनाङ्गे तथैव पोडदावर्षावधेरिति नियमः। अत्र स्टुर्जातबालो दन्तोत्थानात्तु मध्यवालः दन्तपातात्क्कमारः पुनर्दन्तोत्थानात्पोडशं-वर्पोध्वं प्रौदः। पुश्रदुहितृजनकत्वादिति। एवं सर्वदेवतानां चतुर्विध-महं योगिना भावनीयमिति हौकिकसत्यनियमः। इदानीं परमार्थ-सत्येन बुद्धविम्यनिष्पत्तिरूच्यते । इह प्रथमं शून्यतायोधिरिति । अन्ध-कारं न किञ्चिद्पि चिन्तनीयम् । ततः सङ्ग्रहश्चनद्रथिन्दोरिति । बिन्दु-पर्यन्तं धुमादिनिमित्तग्रहणमिति । बिम्योत्पत्तिश्च तस्मादिति तस्मा-द्विन्दोर्विश्वदर्शनं विम्बोत्पश्तिरिति प्रवररसञ्ज्लैरिति । निरावरणैः पर्-कुलैरक्षरन्यास इति । प्रादेशिकस्कन्धधात्वायतनादीनां निरोधः। ततो मुद्रादिभेदो भूमिलाभेन भवति यावन्न बाद्शभूमीश्वरो भवति। ततो दादशाकारसत्यार्थः पोडशाकारतत्त्वविद्विशत्याकारसम्बोधिविवुद्धः स-र्ववित्परः । इति नियमः । इदानीं प्रत्याहारादिफलमुख्यते ॥

प्रवाहारेण योगी विषयविरहितोऽधिष्ठ-वर्त सर्वमन्त्रे:
पश्चाभिज्ञानलाभी भवित नरपते ध्यानयोगेन शुद्धः।
प्राणायामेन शुद्धः शक्तिरविरहितः पूज्यते योधिसन्त्रेमीरकूंशादिनाशं विश्वति दशवलं धारणाया यलेन ॥
संशुद्धोऽतुरस्तेः स्पष्टिमलमि च भामण्डलं ज्ञानविन्यात्
तस्माच्छद्धः समाधौ कतिषपदिवसैः सिध्यति ज्ञानदेहः।
मलाहारादिभिव यदि भवित न सा मन्त्रिणामिष्टसिद्धिनीदाभ्यासाडलेनान्जगकुलिशमणौ साधयेदिन्नुरोधात्॥

इह पत्पाहारेण पदा घोगी शुद्धो भवति विम्येन स्थिरीमृतेन तदा सर्वमन्त्रीरिषण्डयते वयसा वरदानादिकं ददाति । पश्चाभिज्ञानलाभी

भवति नरपते ध्यानयोगेन शुद्ध इति। इह यदाऽनिमिपचक्षुर्भवति तदा दिव्यचक्षुर्भवत्येवं दिव्यश्रोत्रो ध्यानेन शुद्धो भवति । प्राणाया-मेन शुद्ध इति यदा रविश्वशिमार्गरहितो योगी भवति सदा मध्य-मावाहस्तदा प्राणायामेन शुद्धः सन् पूज्यते वोधिसत्त्वैः प्रशस्यत इत्यर्थः । मारक्केशादिनाशं विशति द्शवलिमिति श्न्यताविम्वं ग्रा-ह्मग्राहकचित्तं विद्याति धारणाया विटेनेति प्राणस्य गतागतक्षयेणैक-लोलीभवति । संशुद्धोऽनुस्मृतेरिति विम्वालिङ्गनं चित्तस्य सर्वविक-ल्परहितत्वं तस्माच्छुद्धो यदा तदा विमलं प्रभामण्डलं भवति । अपि च शब्दाद्रोमकूपात्स्फुरत्पश्चरदमयो निश्चरन्ति ज्ञानविम्बात् । शुन्य-थिम्बादिति । तस्माच्छुद्धः समाधाविति । इह ग्राह्यग्राहकचित्तयो-रेकत्वेन यदक्षरसुखं भवति तत्सुखं समाधिरुच्यते। तस्माच्छुदः समाधे: शुद्धो वैमल्यं गत: कतिपयदिवसैस्त्रिपक्षत्रिवर्षे: सिध्यति । ज्ञानदेह इति द्श्रायलविश्वतादिकं प्राप्तो बोधिसत्त्वो भवतीति प्रत्या-हारनियमः॥ ॥ इदानीं हठयोग उच्यते । इह यदा प्र-त्याहारादिभिर्धिम्बे दृष्टे सत्यक्षरक्षणमुत्पचते अयन्त्रितप्राणतया तदा नादाभ्यासाद्धठेन प्राणं मध्यमायां वाहियत्वा प्रज्ञान्जगतक्किल-शमणौ बोधिचित्तिथिन्दुनिरोधादक्षरक्षणं साधयेन्निप्पन्देनेति हठयोगः। नादाभ्यासोऽत्रैवोक्तः।

या शक्तिनीभिमध्याद्वजित परपदं हाद्शान्तं कलान्तं सा नाभौ संनिरुद्धा तिहदनलिभा दण्डरूपोत्थिता च। चकाचकान्तरं वै मृदुलिलतगितिश्चालिता मध्यनाड्यां यावचोष्णीपरन्ध्रं स्पृश्चित हठतया सिववहाध्यमी॥ अपानं तत्र काले परमहठतया भरयेदृध्वमार्गे उष्णीपं भेदियत्वा वजित परपुरं वायुगुरमे निरुद्धे। एवं वज्रप्रयोधान्मनिस सिवपये खेचरत्वं प्रपाति पञ्चाभिज्ञाखभावा भवति पुनरियं योगिनां विश्वमाता॥ मज्ञाज्ञानं च चित्तं भवति दशियपस्तस्य चाभासः स एव सेकोऽस्मिन्मज्ञनं यहिमलशितिमादशियम्योपमे वै। तस्माविर्याणसील्याच्युतमि सहजं चाक्षरं वे चतुर्यम् पस्येतहुद्धवक्वं हृद्यमुख्यननं वर्तने श्रीगुरुः सः॥ इह प्रज्ञा च ज्ञानं च यथासङ्ख्यं प्राह्मविचां तस्य च प्राह्मचित्तस्य यो द्र्ञाविधो धूमादिको प्राह्माद्र्याभासः प्रतिसेनावत्स एव
ज्ञानं प्राह्मचित्तमित्तर्यः। एवमाद्र्यो खचक्षुःप्रतिधिन्यमिव स्वचक्षुप्राह्ममित प्रज्ञा च ज्ञानं च सेकोऽिस्मन्मज्ञनं यदिति। इह प्राह्मचित्तं ग्राह्मकित्तस्य यस्तिस्मन् प्रवेद्यो याद्यविपयेष्वप्रवृत्तिः प्रत्याहारो ध्वानं प्राणायामो धारणा सज्ञतमित्युच्यते पडहें। तस्मान्मज्ञनात्रिर्वाणसौक्यमच्युतमिप सहजं चाक्षरं व चतुर्यं सुर्वं चाल्पौढस्पन्दानां परं लोकोपममितिकान्तं त्रैलोक्याचारमुक्तमित्वर्थः। हित्तेस्पार्यचाित्रक्तिपाित्वपासिद्धन्दरहितं कर्ममृहाज्ञानमृहाहेतुरहितं श्न्यतासर्वाकारप्रतिभासलक्षणमिति। इदं वुद्धवक्ष्यं ज्ञानवक्त्यं यस्याचार्यस्य हृदयमतं भावितं स्वानुभवं सुक्षमतं द्विष्येभ्यः प्रतिपादनाय
वर्तते सर्वकालं स श्रीगुर्मवज्ञपर इत्यर्थः॥
॥ इदानीं योगोपसंहार उच्यते।

मध्ये प्राणप्रवेद्याः सर्विद्याचिगतेर्वन्धनं सन्यवामे चित्तं मुद्रापसङ्गे परमसुखगतं अञ्चसम्योधनं च । पद्मे वज्रध्वनिर्वा स्वकरसलिलजोङ्खालनं सौद्ध्येहेतो-वीजास्वागः स सौद्ध्यं मरणभग्रहरः श्रीग्ररोवेक्त्रमतत् ॥

इह प्रथमं योगिना मध्ये प्राणप्रवेदाः कर्तव्योऽवधृत्यां येन निर्मित्तं पद्मतित्येकं श्रीगुरोर्गुडस्य कायवज्ञधक्त्रमुच्यते तस्मात्सरिवणा दक्षिणगतिना सार्धे द्राह्मगतेर्वामनाडीगतेर्वन्यनं प्राणस्येति नियमः । प्राणायामो द्वितीयवाग्वज्ञम् । वित्तं मुद्राप्रसङ्गे विम्बेऽनुरक्तम् । योधिवित्तं हुतं तृतीयं चित्तवज्ञं परमसुख्यातं वज्ञसम्योधनं च ।

अथ विम्यद्वारेणानन्दो न भवति तदा पद्मे वज्रध्वनिर्वा दानकै: कर्तेच्यः । अथ \* \* न छभते तदा \* \* \* \* कर्तव्यं सौख्यवृद्धिहेतीः पातहेतोने । एवं भीजात्यागः । स सौद्ध्यं भवति मरणभपहरः श्रीग्ररो-र्षक्त्रं चतुर्थं ज्ञानवक्त्रमेतदिति योगाभ्यासनियमः ॥

॥ इदानीं पश्चमण्डलक्षय उरुपते । पृथ्वी तोयं प्रयाति ज्वलनमपि जरुं पावको मास्तं च षायुः ज्ञान्यं च ज्ञुन्यं वजाति दृज्ञविषं वैनिमित्तं निमित्तम् । सर्वोकारं प्रयालक्षरपरमसुखानाहरं ज्ञानकायं ज्ञानाहिष्टश्च सिद्धिर्भवति नरपते जन्मनीहैव पुंसाम्॥

इह यदा घोग्यनिमिपनयनो भवति कोधदृष्टचा शुन्य आरोपित-चित्तः । तदा वामे दक्षिणे वा पृथिवीत्युपलक्षणं यदा दक्षिणे पृथ्वी-प्रवाहकाले योगी भावनां करोति तदायं विधि:। न पुनर्वामनाडी प्रवाहकाल आकाशमण्डलादिकमतः। तेन यामे दक्षिणे वायुमण्डलं वहति प्राणस्तद्धर्मित्वाचद्देवमण्डलमुच्यते । तेन दक्षिणनाड्यां पृथिवी-. मण्डले प्राणोऽव्मण्डलं याति । एवं ज्ञानमण्डलं यावद्वामनाड्यामा-काञादिना याति । एवं ज्ञून्यं ब्रजति द्ञाविधं निमित्तं धुमादिकं निमित्तं सर्वीकारविम्यं व्रजति विम्यं चाक्षरसुखं व्रजति । तदेव ज्ञानं पज्ञापारमिताया ज्ञानादृद्धिश्चाकाद्यगमनादिका सिद्धिश्च त्रैधातुकेश्व-रत्वं भवति नरपते जन्मनीहैव पुंसामिति मार्गप्रवेद्यानियमः॥ पूर्व-पूर्वसेकापेक्षमुत्तरोत्तरसेकं श्रीकालचकविमलप्रभादिवचनै: स प्रपत्र-मभिषाय लोकोत्तरसेकं च सिक्वा तत्त्वं प्रकाशयेदिति लौकिकसेक-पूर्वकोऽपि पडङ्गयोगहेतुक एवेति पडङ्गयोगं च श्रीकालचकादिवच-नैरेच विस्तरेण प्रतिपाचेदानीमस्यैव साघनमित्यादिप्रकृतं व्याख्या-तुमारभ्यतेऽस्यैव निरवद्येपङ्केशज्ञेयावरणेन स दाहकस्य सर्वज्ञज्ञा-नाग्ने: साधनं स्फूटीभावं घूमादिभिः कुर्याद्योगी । किंभ्तैस्तैः सर्व-स्मिन्मूलतन्त्रे लघुतन्त्र आर्यप्रज्ञापारमितादिनीतार्थसृत्रे प्रसिद्धर-कस्माच्छून्ये प्रतिभासनात्प्रतिभासैः सर्वविकल्पोपरमादिचिन्तितैस्त-त्त्वफलस्य पूर्वस्पकान्निमित्तेर्प्राह्यमहकरहिता स्वभावशृन्यता धीः प्रज्ञा तद्दिम्बैर्योगिप्रलक्षाभासैः । वाह्याध्यात्ममलाननुलिप्तलान्नभःसमैः । सद्सद्दिविकल्पकलङ्कानङ्कितत्वात् । अस्तिनास्तिव्यतिकान्तैर्योगि-खसंवेद्यतात्रत्वयार्थः वचेतसः सर्वाकाराकृत्रिमाद्रुतनिःखभावभाव-रूपत्वात्सर्वतः परमाणुरजःसन्दोहवर्जितैः । सकल्याद्याध्यात्मन्याः पकराङ्कधृमाकारः शून्याभासः। अयं च मेघाभासानन्तरमृत्पयते। यथोक्तम् ।

प्रथमं मेघवद्गाति हितीयं धृत्रसन्निभमिति ।

एवं चलज्ञलाकारमरीचिः खयोतदीपाकारी प्रसिद्धावेतानि चत्वारि निमित्तानि निरन्धगृहेऽन्धकारभवत्वादात्रियोग आकार्यागयः। यथोक्तं श्रीसमाजादी प्रथमदितीयविलोमन। निरोधवज्ञगते चित्ते निमित्तोद्ग्रहो जायते । प्रथमं मरीचिकाकारं हितीयं धृष्टसिनम् ॥ तृतीयं ख्योतकाकारं चतुर्थं दीपमुज्ज्वटम् । पश्चमं तु सदालोकं निरभ्रगगनसन्निभमिति॥

ततो निरश्रगगनसमामासपूर्वं बहुयाकारः शून्यामासोज्ज्यलः । इन्दुमास्कराभासौ प्रसिद्धौ । तमेति राह्वालोकः कृष्णरत्नवदाभासः । कलित विद्युदाभासः । महाविन्दुदिति सचराचरयोतकनीलवर्णचन्द्रमण्डलाकाराभासः । एतानि पण्णिमित्तानि निरश्रगगनालोकभवला- दिवयोगोऽभ्यवकाशयोगश्च ततस्तन्मध्यगामिसम्भोगकायात्मकञ्जङ्कविम्यदर्शनसहितमेकक्षणे करस्थनीरोपमध्यञ्चर्याकारयटप्टादिदर्शन- विश्वविम्यप्रभाखरम् । पिहितापिहितनेश्चभ्यामिति । अन्तरालावल्यस्वतपाऽर्घोनमीलितलोचनाभ्यां शून्य आकाशे ग्राह्यग्राहकरहिते यः सामुक्तिलातं स्थमबिद्धम्यं योगिप्रलक्षं तद्धिस्यं विश्वविमयं भावयेध्यानाङ्गेन स्थिरीङ्कर्योङ्गकं मध्यमायां जिनजनन्यां रत्नालोको नाम समाधि रत्नप्रदेशो नाम समाधिरिलादि । नाम- सङ्गीलां च प्रत्यक्षः सर्वेदुद्धानां ज्ञानार्थिः स्वप्रभाखर इति ॥ आर्यनागार्कुनपादैश्च–

अस्तिनास्तिव्यतिकान्ता बुद्धिर्येषां निराश्रया । गम्भीरस्तैर्निरालम्यः प्रत्ययार्थो विभाव्यते ॥ कम्बलाम्यरपार्वरपि–

ञ्चेपान्यन्यत्र लिङ्गानि लब्धालोकेन योगिना । सिब्देरव्यभिचारिण्यो धूमवस्कृत्णवर्त्मनः ॥ करोति स्तन्धतामक्ष्णोः श्चिरसम्ब्रावनझताम् । स्तैमित्यं चित्तचेत्तानां भून्यतां भून्यतेक्षिणाम् ॥ अन्येरपि-

विमटनभसि यस्मित्रिर्मिते लोचनार्डे स्फुरदुम्बरूणाद्दीदाश्यागादमागीत् । सदसदुभयभाषाभावनिर्भेद्याकस्मात् उदयाद्खिल्धमाद्यस्यः शन्यतायाः॥

#### तथा।

आदावायन्तनिर्मुक्तो मध्यमात्रं समाश्रितः। तत्रस्थो वर्जयेयस्तज्ज्योतिरस्य दशात्मकम्॥

इहान्तरालावगमो महागुरुप्रसादतः पुण्यवतामुदाहृतः । अयं हि योगीश्वरवज्ञगीतितः प्रचक्षते संवृतिप्रदः । श्रीसरहपादैरुक्तम् –

मूढो अन्तरालपरिमाणह । तुट्टै मोहजाल गुरु पुच्छिअ जानह ॥ पढमे ये आआस विसुद्धो । चाहंते चाहंते दिट्टि निरुद्धो ॥

## तथा-

अचउ किं वहुवोह्मिएे धम्मह एह पम्माण । आधउग्घाडे लोअणे दिट्टिवसामे जाण ॥

उह दूरे गअण मंजो.... अद्भूआ। पेक्खु रे भुसुकु सुण्णअरूआ॥ भुसुकु फुलिङ्गी अनुपमफुछा। लेह् रे कुसुम अनग्य विमुछ॥ एहसो फुछा नानवण्णे। सो फुछा फुलिङ्गी सुणारण्णे॥

#### तथा-

सम्परफुलि लामाकाए अपतिठाणगरूआ। भावाभावविमुकारसञ्जल इ सुद्धसरूआ॥ चिन्ताचिन्तते पोहा इ गेलिरती। दीवा जाली वाट चाहन्ति सान्ती॥

### तथा–

् उद्भ उरे भुसुकुतारा । . शान्ति भणइ पोहान्तपहारा ॥ ं ः पुन:-

पुण्णिमचन्दा उइअउ जन्वे।
चिअराअनिमितिअ तन्वे॥
आकदक्रणा डमरुतिवाजअ।
आज्ज देव निरालें राजअ॥
चामे दाहिणे गुमघाट।
भणइ काह अन्तरालें चाट॥
अनुभाववोहरअण सुटु गृहो।
सुच्ज नाअर वज्झाइ सुटो॥
पुतिआ पश्चपुत् अवलीना।

आकटचीअ निरालंदीना ॥

## तथा–

कीस कए लेक अन्भुआ। चान्दसुरूज यान्यि जालिलि क दीवा॥ इसइ सान्ती सअ आपणकरि सखी। आकासविआअल देखी॥

पुन:--

गम्भीरधर्म स्निआ वह तुट्टो । णिसि अन्धारी किम्पि न दिट्टो ॥ गअपिशिहरें जह फुछह फुछा । शान्ति भणह टन्चे तुदह सुछ ॥ अन्येशोक्तम्-

अन्तरालमणपवणानयणा ।

एककाल जह जो घम्म निउणा ॥

अवस उअज्जह जिनगुणरअणा ।

एत उ सअल तथागतवअणा ॥
पुन:--

विविद्दविअप्पविविज्ज्ञ अचिओ। अन्तराल जद्द नअणिकओ॥ फुड पतिहासह दहविहमग्ग । तिहं योइसर सअल इ लग्ग ॥ णिअमण सअल लक्षन रिहओ । अन्दउघाड लोअने साहिओ ॥ मज्झे पवण हालह तन्वे । वज्जाण लघुन्ना उट्टह तन्वे ॥

तस्मात्सन्देहतो धूमादिमार्गा बुद्धत्वार्थिना भावयितव्याः॥

ननु सकलकल्पनाकलङ्कानङ्किता महामुद्राभावना च समारोपस्त-त्कथं भावयेदित्युक्तमित्याह । अभाव इत्यादि । इह ह्यालम्बनं द्विविधम्। प्रत्यक्षमनुमानं च । तदुक्तं श्रीकालचके तद्वीकायां च –

प्रत्यक्षं चानुमानं द्विविधमिह भवेद्देवतालम्बनं यत् प्रत्यक्षं तत्त्वयोगादुदुरिव गगनेऽनेकसम्भोगकायः। अप्रत्यक्षेऽनुमानं मृतकतनुरिवातत्त्वतः करुपनं यत्

चित्रादौ दर्शनीयं युपरिणतिधयां योगिनां भावनार्थम् ॥ इह सत्त्वानामाञ्चयवदोन योगिनां प्रत्यक्षं चानुमानं दिविधमपि भवेदेवतालम्बनं यत्तयोः प्रत्यक्षानुमानयोर्यत्प्रत्यक्षं तद्वयपगतसकल-कल्पनाकलङ्कं सद्गुरुमार्गोपदेशजाततत्त्वयोगाद्गगन उडुरिव भवेत्काल-चकवद्नेकसम्भोगकायं मांसादिचक्षुत्रीखं मायास्वमसदृशं त्रिभवं त्र्यध्वनि। अत्र प्रथमं मांसचक्षुपाऽऽदिकर्मिको योगी विश्वविम्यमभि-ज्ञामन्तरेण पद्यति । ततो दिव्यचक्षुपाऽभिज्ञावधिवशात् । ततो बुद्धचक्षुपा वीतरागावधिवशात् । ततः प्रज्ञाचक्षुपा बोधिसत्त्वावधि-वज्ञात् । ततो ज्ञानचक्षुपा सम्यक्सम्बुद्धावधिवज्ञात् । सर्वोपधिविनि-र्भुक्तितः । एवं तथागतस्य पश्चचक्षुंसि मांसादीन्युक्तानि शून्यताद्दीनं प्रति । अन्ये सत्त्वाः शून्यतादर्शनविषये जात्यन्धा इति तत्त्वभावना-नियमः। अतत्त्वसाधने पुनरप्रत्यक्षेऽनुमानं मृतकतनुरिवातत्त्वतः कल्पनं यत्। तिचित्रादौ द्रश्नीयमिति । मृतकतनुरिव सर्वथा तत्त्वदर्शना-भावात् । दाववत् । चित्रप्रतिमाघटितानि सित्त्का बुद्धयोधिसत्त्वानां मण्डलचकं वा लिखित्वा नियताकारं द्शीनीयं वालयोगिनां मन्दानां भावनार्थमिति विकल्पभावनानियमः। तस्मादभावे निरम्रे गगने स्वप्न-

<sup>1.</sup> Tib. seems to suggest sandhi instead of aradhi (ts'ams).

मापादिसहको विम्ये प्रत्याहारेण दृष्टे या भावना ध्यानाङ्गेन श्रैकालि॰ कत्रैघातुकप्रतिभासारमकस्य प्रत्यात्मवेद्ययोगिस्वचेनसः प्रवन्धेन प्रवर्तनं सा योगिनां भावना कल्पना न भवति अस्तिनास्तिभावामावादि-सकलविकल्पजालविषयविज्ञानादिप्राणापानवायृनामुपरमादेव स्फुटतर-श्यध्वत्रैधातुकप्रतिभासस्योदयात्। उक्तं चार्यदेवपादः-

आत्मन्येव त्रयं गते भगवति प्राणाधिपे स्वामिनि श्वासोच्य्वासगणे गते प्रशान्ति जीवानिले यन्त्रिते । यो ज्योतिः प्रसरः प्रभास्वरतरो योगीश्वराणामसौ स्वाङ्गादेव विनिर्गतो इततमास्त्रैलोक्यमाकमति ॥

सरहपादैश्च-

कल्पविनाशात्राशं बुद्धेरनुकल्पयन्ति किल कुधियः। अस्मादेव तु सुधिपाम्रद्याते गगनाधिकं किमपि॥ अपुन्य वसन्त दुकेला शवरोऽम्यर फल्ट् फुल्ल्डः। भोडिअहात्थेन बाहि अङ्घिरहं केलि करेड्॥ अनिमिअलोअण चीअ निरोहें। पवणहोबान्सह सद्गरुवोहें॥'

त्रैकालिकविश्वस्परपापि चेतसो न भावोऽतीतादिवस्तुरूपत्वं तेपा-ममावात्परमाणुर्वमेतातीतत्वाद्यातीतादेव भावेऽपि नैवाभावः सर्वो-पाख्याविरहलक्षणश्चित्तस्य कुत इत्याह विम्येऽकलिपतद्वीनादिति । यतो विम्ये विश्वविभ्वाकारे चेतस्य कलिपतं सकलकल्पनापगतं द्वीनं प्रत्यक्षसंवेदस्यप्रसुषापहुचमनुष्कृतक एव । उत्तं च मुरुतान्त्रे –

अस्तिनास्तित्व्यतिकान्तो भावाभावाक्षये।ऽद्रयः। परमाणुषर्मतातीतः जून्यधर्मविवर्जितः। शक्तोच्छेदनिर्भुक्तो वज्रयोगो निरन्वयः॥ इति । सरहपदिश्च–

सर्वाभावं गतवति मनःस्पन्दिसंसारकेऽस्मिन्
ं आहो श्वभ्रे पविततिधयां चापि मोहप्रपाते।

Lines from 3 to 6 are not readable. Many attempts to reconstruct them with the help of the Tibetan translation have proved uscless.

ं चन्चा देव्यो यदि खलु सदा सन्ति नॉलम्बनार्थाः। अर्धमस्तम्भाः कृतः इह तदा सत्सुखश्रीप्रभावः॥

्र अविकल्पितसिद्ध्यर्थमनुरूपं दृष्टान्तमाह । प्रतिसेनामित्यादि । पतिसेनाशन्देन साधकचिन्तितो दर्पणादिषु प्रतिभासमानोऽर्थो ऽभिधीयते । तमाद्दीं द्र्पणेऽवस्तुजां न चौराद्जिडधर्मतां पद्येत् । प्रतिसेनावतारतन्त्रे किलं दर्पणखडाङ्गुष्ठप्रदीपचन्द्रसूर्योदककुण्डनेत्रे-प्ववस्तुषु प्रतिसेनावतार उक्तः। तथातीतानागतं धर्मसंवरे शून्ये सर्वोकारिवम्बे तत्त्वयोगी छब्धनिर्विकलपमार्गः पञ्चत्यस्याः प्रतिसे-नाया दश्यमानाया यो भावः प्रतिभासलक्षणः स न भावः स्यात्तेवस्तु न भवति कुत इत्याहं। वस्तुकून्यार्थदर्शनादिति। वस्तुना परमाणु-सन्दोहात्मना शून्यो व्यपगतः। स चासावर्थः। प्रतिभासलक्षणस्तस्य दर्शनं निर्विकलपप्रत्यक्षोपलम्भाद्रस्तुनोऽणुसन्दोहात्मकस्यातीतादेर-भावतोऽर्थः प्रतिभासलक्षणोऽस्ति लोक एव निर्वस्तुकोऽप्यर्थी दृष्टो यथा मायास्त्रोन्द्रजालम् । अमुमेवार्थमाह । असतीत्यादि स च निर्विकल्पादभ्रान्तज्ञानोत्पादः । सर्वाकारजगद्थसम्पादकलाचिन्ता-मणिरिव । ननु यद्नालम्बनं तत्कथं जगद्रथंकारि विषयेण विनोत्पत्ति-रिति । दृष्टान्तशुद्धिमाह । अदृष्टमित्यादि । प्रागदुष्टमेव चौरादिक-मञस्था मन्त्राधिष्ठितलोचना कुमारी पश्यति प्रतिसेनासाधकपुर-पास्तु तत्स्थानं गत्वा, कुमारीकथितं साधारणनेत्राभ्यां पर्यन्ति । अयमाद्याय:। योगी सिद्धोपदेशमन्त्राधिष्ठितबुद्धिलोचनः कुमारीव-दस्सिलितवोधिचित्तचन्द्रोऽनुपदिष्टं पृथग्जनागम्यसंवरे लोकोत्तरं तत्त्वं पश्यति । तच सदा सदादिसर्वप्रपश्चवश्चितमित्याह । यदीत्यादि । अन्यचक्षुभर्यो ललाटादिभवाभ्यां न प्रयति नापि खचक्षुभ्योमन्यदा-उद्दीनात्। अनेन प्रतिसेनादृष्टान्तेन योगिप्रत्यक्षं सर्वथा समावा-भावादजातम् । स्त्रो कुमारिका पुत्रोपलम्भवत्सिस्म् । सर्वज्ञज्ञान-मुक्तं चात्रं समाधिराजसूत्रे । यथा कुमारी शयनान्तरेऽस्मिन् सा पुत्रजातं च पश्येत् । जातेऽतितुष्टां सते दुमनःस्थिता तथोपमाञ्ज्ञानतः सर्वधर्मीन् ॥ कुमार्या यहुर्यमानमजातमनुत्पन्न तत्तस्या जातकं य-थोत्पन्नमिवेत्यर्थः ॥ प्राणायाममाहेदशे स्वप्नमायासदशे विम्वे सर्वा-कारविश्वविम्ये इष्टे सति ततस्तद्नन्तरं प्राणायामं प्राणापानवायो-

मापादिसहको विम्थे प्रत्पाहारेण दृष्टे या भावना ध्यानाहेन त्रैकालि-कत्रैधातुकप्रतिभासात्मकस्य प्रत्पात्मवेद्ययोगिस्वचेनसः प्रवन्धेन प्रवर्तनं सा योगिनां भावना कल्पना न भवति अहितनास्ति मावाभावादि-सक्छविकल्पजालविषयविज्ञानादिप्राणापानवागृनामुपरमादेव स्पृत्तर-च्याध्वत्रैपातुकप्रतिभासस्योदयात् । उत्तरं चार्यदेवपादः-

आत्मस्येव लयं गते भगवति प्राणाधिपे स्वामिनि श्वासोङ्क्ष्यासगणे गते प्रशान्ति जीवानिले यन्त्रिते। यो ज्योति: प्रसरः प्रभास्वरतरो योगीश्वराणामसौ स्वाङ्गादेव विनिर्गतो इततमास्त्रैलोक्यमाकमिति॥

सरहपादैश्च-

कल्पविनाशाक्षाशं बुद्धेरनुकल्पपन्ति किल कुथियः।
अस्मादेव तु सुधियामुद्दयति गगनाधिकं किमपि॥
अपुन्य वसन्त दुकेला शवरोऽम्बर फल्ट फुल्ल्इ।
भोडिअहात्थेन चाहि अइविग्हें केलि करेइ॥
अनिमिअलोअण चीअ निरोहें।
पवणहोचान्सह सहस्वोहें॥

शैकालिकविश्वरूपस्पापि चेतसो न भावोऽतीतादिवस्तुरूपत्वं तेपा-ममावात्परमाणुर्घमतातीतत्वाचार्तातादेव भावेऽपि नैवामावः सर्वो-पारुपाविरहलक्षणश्चित्तस्य कुत इत्याह विम्येऽकलिपतदर्शनादिति । यतो विम्व विश्वविभ्वाकारे चेतस्य कलिपतं सकलकल्पनापगतं दर्शनं प्रत्मक्षसंवदनमसत्त्वपापह्वयमनुभूषत एव । उक्तं च मूलतन्त्रे-

अस्तिनास्तित्व्यतिकान्तो भावाभावाक्षयेऽद्वयः। परमाणुधर्मतातीतः ज्नूयधर्मविवर्जितः। श्रम्बतोच्छेदनिर्मुक्तो वज्रयोगो निरन्वयः॥

इति । सरहपादैश्व-

सर्वोभावं गतवित मनःस्पन्दिसंसारकेऽस्मिन्
ं आहो भ्वभ्रे प्रविततिधियां चापि मोहप्रपाते।

Lines from 3 to 6 are not readable. Many attempts to reconstruct them with the help of the Tibetan translation have proved useless.

चन्द्या देव्यो यदि खलु संदा सन्ति नॉलॅम्बेनॉर्थाः। ; - धर्मस्तम्भाः कुत इह तदा सत्सुर्वश्रीप्रभावः॥

्अविकल्पितसिद्ध्यर्थमनुरूपं द्वष्टान्तमाह् । प्रतिसेनामित्यादि । प्रतिसेनाशब्देन साधकचिन्तितो दर्पणादिषु प्रतिभासमानोऽर्थो .ऽभिधीयते । तमाद्र्ञी ,दर्पणेऽवस्तुजां न चौरादिजडधर्मतां पद्येत्। प्रतिसेनावतारतन्त्रे किल दर्पणखडाङ्गुष्ठप्रदीपचन्द्रसूर्योदककुण्डनेत्रे-प्ववस्तुषु प्रतिसेनावतार उक्तः। तथातीतानागतं धर्मसंवरे शून्ये सर्वाकारविम्बे तत्त्वयोगी लब्धनिर्विकलपमार्गः पद्यत्यस्याः प्रतिसे-नाया दृश्यमानाया यो भावः प्रतिभासलक्षणः स न भावः स्यात्तबस्तु न भवति क्रुत इत्याह । वस्तुक्रून्यार्थदर्शनादिति । वस्तुना परमाणु-सन्दोहात्मना शृन्यो व्यपगतः। स चासावर्थः। प्रतिभासलक्षणस्तस्य देशन निर्विकल्पप्रत्यक्षोपलम्भावस्तुनोऽणुसन्दोहात्मकस्यातीनादेर-भावतोऽर्थ: प्रतिभासलक्षणोऽस्ति लोक एव निर्वस्तुकोऽप्यर्थी दृष्टो यथा मायाखप्तेन्द्रजालम् । अमुमेवार्थमाह । असतीत्यादि स च निर्विकल्पाद्भान्तज्ञानोत्पादः । सर्वाकारजगद्रथसम्पादकत्वाचिन्ता-मिणिरिव । नेनु यद्नालम्बनं तत्कथं जगदर्थकारि विषयेण विनीत्पंत्ति-रिति। द्वष्टान्तश्चिमाह । अद्दष्टमित्यादि । प्रागद्वष्टमेव चौरादिक-मत्रस्था मन्त्राधिष्ठितलोचना कुमारी पद्यति प्रतिसेनासाधकपुरु पास्तु तत्स्थानं गत्वा कुमारीकथितं साधारणनेत्राम्यां पद्यन्ति। अयमादायः । योगी सिद्धोपदेदामन्त्राधिष्ठितवुद्धिलोचनः क्रमारीव-दरखिलतवोधिचित्तचन्द्रोऽनुपदिष्टं पृथग्जनागम्यसंवरं लोकोत्तरं तत्त्वं पर्यति । तच सदा सदादिसर्वप्रपश्चवश्चितमित्याह । यदीत्यादि । अन्यचक्षुभर्यो ललाटादिभवाभ्यां न प्रश्यति नापि खचक्षुभ्यीमन्यदा-ऽदर्शनात्। अनेन प्रतिसेनाद्दष्टान्तेन योगिप्रत्यक्षं सर्वथा स्वभावा-भावाद्जातम्। स्रमे कुमारिका पुत्रोपलम्भवत्सिन्दम्। सर्वज्ञान-मुक्तं चात्र समाधिराजसूत्रे। यथा क्रमारी रायनान्तरेऽस्मिन् सा पुत्रजातं च पर्येत्। जातेऽतितुष्टा स्ते दुर्मनःस्थिता तथोपमाञ्ज्ञानतः सर्वधर्मीन् ॥ कुमार्या यहुद्यमानमजातमनुत्पन्न तत्त्तस्या जातकं य-थोत्पन्नमिवेत्वर्थः ॥ प्राणायाममाहेदशे स्वम्मायासंदर्शे विस्वे सर्वी-कारविश्वविम्वे इष्टे सति ततस्तद्नन्तरं प्राणायामं प्राणापानवायो-

र्निरोधं पूरककुम्भकरेचकयोगेन निरन्तरमयिच्छिन्नं कुर्यात् । कास्वि-त्याह । ऊर्ध्वेत्यादि । नामेरूर्ध्वमध्य तिसृषु तिसृषु नाडीषु धधाक्रमं प्राणापानघोर्निरोधं प्राणायामस्य कायादिधातुत्रयरोधकत्वात् । किंभू-तास्वित्यादि । चन्द्रेत्यादि । ऊर्ध्यं वामासन्यामध्यासु । अधोः मध्या-वामासन्यासु । चन्द्रार्कराहुवाहिनीपु तिसृषु । विष्मृत्रशुक्रवाहिनीपु निस्पु । तथा तोयाग्निश्न्यवाहिनीपु । भ्वायुज्ञानधातुवाहिनीपु । अन्यासां द्वासप्ततिनाडी सहस्रजनमस्थानत्वाज्ञातिषु । चन्द्रेत्यादि । उर्ध्वे चन्द्रादिनाडीच्रयं कायवाक्चित्तानि । अघो विडादिनाडीच्रयं कायवाक्चित्तानि । आसां पट्कुलकलपनामाह । चन्द्रेत्यादि । चन्द्र-स्तोचधातुरुपायस्य शुक्रधातोः कायो भवति । प्रज्ञाया रजोधातोर्दिवा-कारस्तेजोधातुर्वारभवति रजोधातोरेव विण्णाडी कायः। विभोः शु-कघातोर्मृत्रवाहिनी वाक् । ऊध्वेंति शुक्रधातो राहुवाहिनी चित्तं रजो-धातोः शुक्रवाहिनी चित्तम् । अध्वीधः पर्कुलमिति । तोयानिलाका-दावाहिनीनामुपायाङ्गत्वाद्भ्रम्याप्रज्ञानवाहिनीनां प्रज्ञाङ्गत्वात् । सार्ध-दशमासोपतपण्णवतिवर्षोभ्यन्तरं मरणमरिष्टं तद्भवेत् वस्यमाणनि-यमाद्धिकमारूप्रवाहैरुध्वेंऽघश्च काचोरित्याह । कायवाग्नाड्योर्यथा-योगं ठलनारसनयोर्षिणमुञ्जनाङ्गोश्च यदाधो विण्णाङी निरुद्धा भवति तदोध्वेवामनाड्यामरिष्टं भवति । यदा मूत्रनाडी निरुदा भवति त-दोध्वेदक्षिणनाड्यामरिष्टं भवति । एतच प्रपश्चेन वश्यति । तमित्या-युदेशस्तस्य निर्देश उत्पाद इत्यादि। तमिति शुक्रवाहिन्योखारिष्टं नास्ति तमिति शुक्रवाहिन्योमीरुत उत्पत्तिर्गमीत्रिष्कमो मरणं स्थितिः खस्यता । न केवलं शुक्रवाहिन्यवधृत्युत्पादादिकालत्रये वहति । किं च द्वादशलप्रभ्रमणसाम्याद्रवेः प्राणवायोर्मेपादिलग्नात्मकवामनासाबुटा-द्वृपभादिलग्रात्मकद्क्षिणपुरात्सङ्कमसन्धी विषुवाख्ये च मध्यमा प्रदति । तक्षिर्दिशति छग्नोद्येत्यादि चन्द्रसूर्ययोः समवाहित्वाद्विपुर्व विषुवत्सङ्ख्यामाह । पर्पश्चादादित्यादि । प्रवेदानिर्गमावेकीकृत्येक-लग्नोदयाभिसन्धी सपादपट्पञ्चादशहारान्बहति । एवमहोराञ्चेण ह्या-दशलग्रसन्धौ पञ्चसप्तत्यधिकपर्शतश्वासोच्छ्वासान्वहति । यान्सर्वन सन्वानां शरीरे पट्शताधिकैकविंशतिसहस्रश्वासान्त्रलनारसने बहतः

ता एव पश्चसप्तत्यधिकपट्दातेनोनान्वहतः । प्रात्यहिकपश्चसप्तत्यधिक-पट्ञातश्वासान्मध्यमाया वर्षशतिद्नैः पट्त्रिंशत्सहस्रैः सङ्गुण्य ततो दिनश्वासै: पट्राताधिकैकविंशतिसहस्रैर्विभज्य लभ्यन्ते पञ्चविंशल-धिकैकाद्दादातिद्नानि तानि च पष्टवाधिकदातैर्वर्षदिनैर्विभक्तानि त्रिपक्ष्यधिकत्रिवर्पाणि भवन्ति ॥ ऊर्ध्वे या वामा सैव चन्द्रो छलनेडा तोयवाहिन्यमिताभतथागतस्वरूपा च । सव्यात्त्वर्कः पिङ्गलापरेति र-सना तेजोवाहिनी रत्नसम्भवस्वरूपा च अधो मध्या विण्णाडी भूवा-हिनी वैरोचनस्वरूपा च वामा तु मूत्रनाडी वायुवाहिन्यमोघसिद्धि-स्वभावा च ऊर्ध्व मध्यमा राहुनाडी ज्ञून्यवाहिनी अक्षोभ्यस्वभावा च। सैवाध: सन्या ग्रुकनाडी ज्ञानवाहिनी वज्रसत्त्वस्वरूपा च विण्णाडी चोध्वें चन्द्रमार्गेण सहैकीभवति । एकग्रुपिरत्वात्तथा मूत्रनाडी रवि-णैकीभवति । एवमुत्पादादिकालचतुष्टये शुक्रनाडी राहुणैकीभवति । या नाभ्यूध्वेंऽवधूती तस्याः सुपुम्ना तमोवहिनीति नामद्वयं या चाधः शुक्रवाहिनी तस्याः खगमुखा शङ्किनीति नामदयम् । नाभ्यादिपश्च-पद्मकर्णिकासु निर्गच्छन्त्यवधृती गतप्राणशक्तिर्भृम्यादिपश्चधातृन् क्र-मेण वहति । तत्र नाभ्यन्जे भुवः पश्चगुणा गन्धरूपरसस्पर्शशन्दल-क्षणाः । हृद्याञ्जे तोयस्य चत्वारो गुणा रूपरसस्पर्शशन्दरुक्षणाः । कण्ठान्जेऽग्रेस्त्रयो गुणा रसस्पर्शशन्दलक्षणाः। ललाटान्जे मस्तो दौ गुणौ स्पर्शदाब्द्रुक्षणौ । उष्णीपान्जे द्युन्यस्य दाब्द्मात्रमेको गुणः । एतान् गृहीत्वाऽवधूती निर्गच्छति संहारेणेति पृथिव्यादिकमेण । तदु-क्तमार्घपादै: -

भूधातुर्लीयते तोये तोयं तेजिस लीयते । तेजश्च सूक्ष्मधाती च वागुश्चित्ते विलीयते ॥ चित्तं चैतसिके लीयेताविद्यायां तु चैतसम् । सापि प्रभास्वरं गच्छेत्रिरोधोऽयं भवत्रये॥

षहिर्वाहेन धातुक्षयाश्च विद्यान्त पुनरुप्णीपकमलादिकमेण। क्षितौ नाभिपद्मे विद्याति विश्राम्यति सृष्टिनेत्याकाद्यादिकमेण। उक्तं चार्यदेवपादै:-

प्रभास्वरान्महाशून्यं शून्याचोपायसम्भवः । तस्मादुत्पचते प्रज्ञा तस्याः पवनसम्भवः ॥ पवनाद्गिसम्भृतिरग्नेश्च जलसम्भवः। जलाजायते पृथिवी सत्त्वानामेष सम्भवः॥

. इति । अन्तर्वाहेन द्यारीर्पातुवृद्धेश्च । इत्यवधृत्या गमनागमने कर्णि-कात्कर्णिकामध्ये पारिद्रोप्याहरुनारसनयोः पद्मदृष्टेषु गतागतम् । अर्घो नाभी गुद्धे च मण्यब्जे दाङ्किनी कायवाक्चित्तवाहिनी सस्वरजस्त-मोभेदेन बिद्धथेकगुणात्मिका संहारक्षमेण निर्मच्छति । सृष्टवा वि-शति । एपैव शङ्किनी स्त्रीणां सुसात्सुरतरागसुम्बाच्छुकं वहति । परे पूर्व इत्यादिना चक्ष्यमानमज्ञोपायालिङ्गनस्योदेशः । मज्ञेत्यादि । ऊर्चे भागे सन्यावसन्ययोर्देक्षिणवामयाः प्रज्ञोपायाङ्गभावः। अघोऽपाने मध्यवामयोरूर्ध्वाधो रजःशुक्रप्रवाहयोः । स्त्रीणां शङ्किन्येव ऋतुकाले रजोवाहाचण्डालीत्युच्यते सैव शुक्रवाहात्ख्रगमुखा । ऊर्ध्वेऽवधृती तु ऋतौ ऋतुकाले स्त्रीणां रजोवाहे डोम्बीत्युच्यते पुरुषस्य तु ऋतौ शुका-गमनकालेऽप्यवधृत्येवोच्यते । वामदक्षिणनासापुरयोर्भण्डलोदय-भाह । विज्ञानाचिमित्यादि । विज्ञानायं सृष्टिकमेण भूम्यायं संहार-क्रमेण । वामनासापुटे बक्ष्यमाणक्रमेण विज्ञानसंस्कारवेदनासंज्ञारूपा-ख्यपश्चस्त्रन्थवाहः। एवं दक्षिणे पृथिन्यप्तेजोवाय्वाकाद्याख्यपश्चधातु-वाहः। मध्ये मध्यमामार्गे पष्टं ज्ञानमण्डलमाकाकादिपञ्चमण्डलात् प्रत्येकमण्डलस्य सपार्दैकाद्दाश्वासान् गृहीत्वा सपादपद्पश्चाद्यातं च सात्मकं बहति। आसां वामदक्षिणमध्यनाडीनामहोरान्नेण पष्टिम-ण्डलवाहः। तत्र नाभिपदादलस्य वामपद्दलेषु मेपमिथुनसिंहतुलाधनुः-कुम्भात्मकेषु विज्ञानादिपश्चमण्डलकत्वात्रिंशन्मण्डलान्येयं दक्षिण-पड्दलेषु वृपकर्कटकन्यावृश्चिकमकरमीनात्मकेषु प्रत्येकं भूम्यादिपञ्च-मण्डलात्मकत्वात् त्रिंशन्मण्डलानि । तत्र दक्षिणे वृपादिलग्ने यदा वहति वायुस्तदा मूले नासापुरस्याघोभागे भूमिमण्डलं दण्डैकं वन इति । एवं तस्पैय वामभागे नासावंशपदेशे तोयमण्डलम् । सन्ये द-क्षिणभागे तेजोमण्डलम्ध्वभागे वायुमण्डलम् । मध्ये शून्यमण्डलम् । एवसुभयोनीसारन्ध्रयोरेकैकमण्डलं दण्डाइण्डादनन्तरं यहित पश्चिभिः र्देण्डै: पञ्चमण्डलं बहतीत्यर्थः। वामपुरस्य तुः वक्ष्यति । दलमध्य इत्यादिना तदपेक्षया प्राणस्त्र्यघोरित्युक्तम्। एका नाडी किन श्वासान्व-इति मासैर्दिनत्रयं परिवर्धना-

देकाद्दादलान्येप त्यजेद्वर्षत्रयं कमात्। इत्येकाद्दादले वाहाच्छ्रेष्माः त्मकसत्त्वधातृन् क्रोपयति । दाद्ञे तु दल्ले दक्षिणनाडीप्रवाहादन्य-दलानारूढा दितीयचतुर्थेषष्टमाससम्बन्धि दिनत्रयस्य दिनद्रयं क्षीयते चित्तात्मकरजोधातुक्षयात् । बाद्शदरुशोपात्पूर्ववत्कार्णकायामेकदिनं मध्यमावाहात् । वातात्मकतमोघातुं द्योपयित्वा भवान्तरगमनमिति । वामारिष्टेन मरणं योगिनो यान्ति ॥ प्रतिपत्त्यर्थं लिपिकमः । द्विपुटदा-द्शराशिचके पूर्वीयेकाद्शद्लेषु त्रीणि पण्णवदाद्शपश्चद्शाष्टाद्-दौकविंदातिचतुर्विदातिसप्तविंदातिर्त्रिदात्त्रयस्त्रिदाद्दाद्दो तु वामवा-हाभावाच्छून्यं वाह्यदाद्शद्छेषु क्रमान्मासास्त्रिशत्सप्तविंशतिचतुर्वि-द्यात्येकविंदात्य्ष्टाद्द्यपञ्चद्द्यद्वाद्द्यानवषट्त्रयः । एकाद्दे त्रिमासक्षय-सृचकं शून्यं बादशे दिनबयं कर्णिकायां दिनमेकम् । एवं त्र्यादिदिनेऽ-रिष्ठस्य वृद्धिः । त्रिंदादादिमासात्मकजीविताख्यस्य शुभस्य हानिः ॥ सार्धदेशमासोपेतपण्णवतिवर्षाविधः सूर्यचन्द्रवहनकालः । दिनत्रयो-नवर्पशतपूरकत्रिपक्षवर्षत्रये मध्ययायां मृत्योरारोहणम्। एतत्रिर्दिशति। समविपमेत्यादि । इयादि द्वात्रिंदाहिनपर्यन्तैः समिदिनैः सन्ये । एकादि त्रयस्त्रिज्ञात्पर्यन्तैर्विपमदिनैर्वामे । आरोहणं तस्य मृत्योः । किं च जन्म-काले जातवृपादिलग्रस्य भूम्याचन्यतममण्डलै:।तथा मेपादिलग्रस्य शून्याचन्यतममण्डलैस्तं मण्डलमारभ्येत्यर्थः।अयं च वाहः सन्येतर-नाडीधातुस्कन्धादिविनाद्यामधिकृत्य ल्यप् लोपे पश्चमीति । उपपत्ति-माह । अन्यथा मरणं नेत्यनेनेद्गुक्तम् । समलग्रजातकस्य प्रथमं सञ्यायां दिनद्वयं बहति । पुनर्दिनद्वयं यथावत्ततो वामायां दिनभेकं दिनमेकं यथावत्। चत्वारि दिनानि सन्ये चत्वारि यथावत्। त्रीणि वामे त्रीणि यथावत् । पर्सच्ये पड्यथावत् । पश्च वामे पश्च यथावत् । एवं यावट्द्यात्रिंशत्सच्ये दात्रिंशायथावत्। त्रपश्चिशदामे त्रपश्चिशय-थावत्। इह दक्षिणे द्वयादि त्रिंशात्पर्यन्तसमदिनैस्त्रिकत्रिकैः पृथिव्यादि-धातुक्षयः कमात्। वामे एकायूनचिंदात्पर्यन्तैर्विपमदिनैस्त्रिकस्त्रिकेराका-शादिधातुक्षयः कमात् । तत्रैकत्रिंशदिनैः सत्त्वधातुक्षयः । दार्त्रिशदिनै रजांघातुक्षयः । त्रयर्क्षिदाद्दिनैस्तमोघातुक्षयः । विपमलग्रजानां त्वेका-दिकमेणायं वाह इति विशेष:। इति दिनत्रयोनवर्पशतं तदृर्ध्वं चतु-

स्त्रिशहिनाद्यारीहणम् । तत्रैकदिनं सन्ये । एकदिनं वामे । एवं अमेण त्रपस्त्रिशिद्दिनानि यावबहति । ततः क्रमेण पश्चरकन्यधातुविपयेन्द्रिय-कमेंन्द्रियक्रियाणां क्षयः। ततो मध्यमायां दिनमेकं ततो धातुस्कन्धा-`दीन् पच्ठान् द्योपधित्वा भवनान्तरं गच्छति ॥ इत्यरिष्टलक्षणं ज्ञात्वा योगिनात्तवश्चनोपायमाह । अरिष्ठेत्यादि । तत्र सूर्यारिष्ठे सति वज्रपर्यक्षं वद्भा प्राणयामपूर्वकं सन्यवाहुना सन्यस्तनपीडनात्पश्चमण्डल-वाहात्मकात्सन्यादाकृष्य वामे प्राणं सञ्चारयेत्। तेन सूर्यारिष्टनिवृत्तिः। तथा वामात्सव्ये चन्द्रारिष्टानेवृत्तिः । तथा पर्यक्कं कृत्वा विनदी छछाट-स्थसितपोडशद्रुपद्ममध्ये प्राणयामपूर्वकं चित्तं निवेशयेत्। प्राणं विन्दौ निवेशपेदिति मुख्यतो धारणालक्षणमेतत्। सैव च मुख्योऽरिष्टवश्च-नोपायः। अवध्तीत्यादि ग्रन्थश्च तद्दिमायेणैव योज्यः॥ तथा पर्यङ्क कृत्वाऽवधृतीपदं नाभिषद्मं पीतचतुःपष्टिदलं तन्मध्ये चन्द्रमण्डले अंकारं शुक्कोर्ध्वरेखाकारं सप्राणायामं भावयेत्। ततो वज्रोत्थानं सदा कुर्यात्। सारायसरोस्हादिना यथेन्दुर्यहिर्न भवेत्। अरिष्टहेतुचन्द्रार्क-् गतिभञ्जकत्वात्। अस्योपायस्य प्राधान्यमाह्। अन्यथा नेत्वादि। ऊर्ध्वारिष्टं सवश्रनमुक्लाऽघोऽरिष्टमाह । अपानोऽघश्च शङ्किन्यामिति न केवलं राङ्किन्यां नाड्यामधश्चेति त्रिण्मृत्रवाहिन्योरपानाख्यो वायु-र्वहतीति शेप: । अजस्रं विष्मृत्रवाहितया तस्या: प्रवेशतोऽपि मरणम्। सर्वारिष्टवश्चनोपायव्याजेनानन्दानरिष्टेखादिनोहिश्य निर्दिशति। शुकेन त्यादिना चतुर्देलोपणीपपद्ममध्यात् पोडशद्लललाटान्जमध्ये शुकस्य नन्दाभद्राजयारिक्तापूर्णाख्यपञ्चकलस्यागमनमुभयव्याप्तिः नन्दम्। तस्मात्कण्ठे हृदि परमानन्दम्। ब्राञ्जिंशहलकण्ठाव्जादष्टदल-हृत्पद्मे पूर्णवद्व्याप्तिः परमानन्दम् । विरमानन्दं ततो चतुःपध्दिलनाभिपद्माद्द्मार्त्रेशहलगुह्यान्जे न्याप्तिर्विरमानन्दम् । तच विविधरमणं गाढालिङ्गनशीत्कारकण्ठक्जनादिलक्षणं नाभी गुष्ये तु यहिरुहेलविमुखे सुखं भुज्यते मयेल्युहेल्वहक्षितं सुख-संवेदनमात्रं विरमानन्दं पर्यन्तजम् । न तु विगतं रमणं सुखम् ततो सुखपद्माद्रष्टदलवज्रमण्यन्तर्गताब्जं पावत् पोडशकलस्पेन्द्रोरागमनं

सहजानन्दम् । धारणाया वलेन वाद्यगतेरभावादच्युतम् । विरागाद्रा-गविगमादुष्णीपस्थं यत्सौख्यं शुक्तं तत्प्रतिष्ठितम्। यत्तु वज्रमणोश्र्युतं तन्निर्वाणम् । अयं तु सुखराज उष्णीपवज्रमण्यन्तरालव्यापित्वाद-प्रतिष्ठितनिर्वाण: । अत एव महारागोऽक्षरख्च प्राधान्यात्प्रभुस्त्रैधातु-केश्वरः । सर्वेपां तत्पदावाधिवाञ्छयाऽभिमतत्वात् । शुक्रमेवेन्दुरसृत-त्वात् । तस्य शुक्रेन्दोरुष्णीप उदयः । शुक्लप्रतिपद्यावद्वश्चे तृतीया पूर्णी । इत्थमानन्दादिभेदेन त्रिपूर्ण गते बोधिचित्ते तु गुद्धे विरमान-न्दाचा पोडशी कला सा मणिपद्मे वज्रमूर्धगा वज्राग्रकोटिस्था भवति। तस्माद्रध्वे कृष्णप्रतिपदागमे विरागप्रवेशकाले स्यात् । च्युतिकाल एव कृष्णाप्रतिपदित्यर्थः । सा च रागनाञ्चात् कृष्णपक्षे रजोरूपरवेराचा कला मण्यग्रे ततो विरागतो रविरूर्ण-पदं ललाटं याति ललाटेऽमावसीलर्थ:। तस्य सूर्यस्य षोडशी कलोष्णीपकमले गता सैव नष्टचन्द्र इत्याख्यात:। सूर्येण रजोरूपेणा-च्छादितत्वात् । रागसौख्याद्विरक्तिश्च सैव । अधश्चन्द्रामृतं यातीति । मरणे मरणकाले सर्वदेहिनां देवासुरमनुष्यादीनां चन्द्रामृतं वोधिचित्त-मुक्तकमेणाधः शुक्रमार्गेण याति च्युतिरागाभ्यासात् । तथा सूर्यरजो याति राद्वरज्ञानमविद्यावासनासहायं प्राणसविततं विज्ञानं भावलक्षणशुभाशुभक्तमीनिर्मितं जन्म याति । यत एवमतः कारणाच-न्द्रामृतस्य शुक्रधातोरूध्वे उपरिगमनमुक्तमार्गभावनया । अधोऽकेरजसो गमनं राहुलक्षणस्य विज्ञानस्याक्षरे सुखे गमनं कर्तव्यम् । एतच भगव-तापि पूर्वमाचरितमित्यादि दृशीयति । ऊर्णेत्यादि । बुद्धानां तु चन्द्रामृ-तस्य पूर्णिमा पश्चदशकलाः परिपूर्णत्वमूर्णान्जे ललाटे भवति । अर्कर-जसोऽमावसी गुद्धे भवति । तयोश्चन्द्रार्कयोः पोडशी कला यथाकमे-णोष्णीपे च वज्रमणौ च बुद्धानामिति । तदुक्तं नामसङ्गीत्याम्-

एकपादतलाकान्तमहीमण्डतले स्थितः। ब्रह्माण्डशिखराकान्तः पादाङ्गुण्ठनखे स्थितः॥

इति । इत्युक्तं वज्जपद्म् । पद्यते गम्यते येन तत्पदं ज्ञानमक्षरं पद-स्याराधनं नित्यं ज्ञिरसा पादवन्दनेत्यभेयज्ञानं ज्ञास्तुः । सर्वदेहिना-मिति सर्वसंसारिणां विपरीतमप्रतिष्ठितम् । अस्माद्मनिष्ठितनिर्वा- स्त्रिकादिनायारीहणम् । तत्रैकदिनं सन्ये । एकदिनं वामे । एवं क्रमेण त्रयस्त्रिशादिनानि यावहहति । ततः क्रमेण पश्चस्कन्धधातुविषयेन्द्रिय-कर्मेन्द्रियक्रियाणां क्षयः। ततो मध्यमायां दिनमेकं ततो धातुस्कन्धा-`दीन् पप्ठान् द्योपियत्वा भवनान्तरं गच्छति ॥ इत्यरिष्टलक्षणं ज्ञात्वा योगिनान्तद्वश्रनोपायमाह । अरिष्ठेत्यादि । तत्र मूर्यारिष्टे सति वज्रपर्यक्षं बद्धा प्राणयामपूर्वेकं सव्यवाहुना सव्यस्तनपीडनात्पश्चमण्डल-वाहात्मकात्सव्यादाकृष्य वामे प्राणं सश्चारयेत्। तेन सूर्यारिष्टनिवृत्तिः। तथा वामात्सव्ये चन्द्रारिष्टानिष्टतिः । तथा पर्यक्कं कृत्वा विन्दी छछाट-स्थसितपोडशद्रजपद्ममध्ये प्राणयामपूर्वेकं चित्तं निवेशयेत्। प्राणं विन्दी निवेदायेदिति मुख्यतो धारणालक्षणमेतत् । सैव च मुख्योऽरिष्ट्यञ्च-नोपायः। अवधृतीत्यादि ग्रन्थश्च तदमिमायेणैव योज्यः॥ तथा पर्यङ्क कृत्वाऽवधृतीपदं नाभिपद्मं पीतचतुःपष्टिद्लं तन्मध्ये चन्द्रमण्डले अंकारं शुक्कोध्वेरेग्वाकारं सप्राणायामं भावयेत्। ततो वज्रोत्थानं सदा क्रयीत्। खारायसरोस्हादिना यथेन्दुर्वहिन भवेत्। अरिष्टहेतुचन्द्रार्क-गतिभञ्जकत्वात्। अस्योपायस्य प्राधान्यमाह । अन्यथा नेत्यादि। ऊर्ध्वारिष्टं सवश्रनमुक्लाऽघोऽरिष्टमाह् । अपानोऽधश्र दाङ्किन्यामिति न केवर्ल राह्निन्यां नाड्यामधश्चेति विष्मूत्रवाहिन्योरपानाख्यो र्वहतीति शेप: । अजस्रं विष्मृत्रवाहितया तस्या: प्रवेशतोऽपि मरणंम्। सर्वारिष्टवञ्चनोपायव्याजेनानन्दानरिष्टेखादिनोहिदय निर्दिशति। शुके-त्यादिना चतुर्दलोष्णीपपद्ममध्यात् पाडदादलललाटाञ्जमध्ये शुक्रस्य नन्दाभद्राजयारिक्तापूर्णाख्यपश्चकलस्यागमनसुभयव्याक्षिः नन्दम्। तस्मात्कण्ठे हृदि परमानन्दम्। ब्रार्त्रिदाइलकण्ठाव्जाद्छद्ल-हृत्पद्मे पूर्णवद्व्याप्तिः परमानन्दम् । विरमानन्दं ततो चतु:पधिदलनाभिपद्माद्द्यात्रिंदादलगुह्माब्जे च्यासिर्विरमानन्दम् तच विविधरमणं गाढालिङ्गनशीत्कारकण्ठक्जनादिलक्षणं नाभी गुधे तु यहिम्छेखविमुले सुखं भुज्यते मयेत्युहेलहक्षितं सुख-संवेदनमात्रं विरमानन्दं पर्धन्तजम् । न तु विगतं रमणं सुखम् न्तो गुद्यपद्मादप्टदलयञ्चमण्यन्तर्गतान्जं पावत् पोडदाकलस्पेन्दोरागमनं

सहजानन्दम् । धारणाया बलेन वाद्यगतेरभावाद्च्युतम् । विरागाद्रा-गविगमादुष्णीपस्थं यत्सौख्यं शुक्रं तत्प्रतिष्ठितम्। यत्तु वज्रमणोश्र्युतं तन्निर्वाणम् । अयं तु सुखराज उष्णीपवज्रमण्यन्तरालव्यापित्वाद-प्रतिष्ठितनिर्वाण: । अत एव महारागोऽक्षरश्च प्राधान्यात्मभुस्त्रैधातु-केश्वरः । सर्वेषां तत्पदावासिवाञ्छयाऽभिमतत्वात् । शुक्रमेवेन्दुरमृत-त्वात् । तस्य शुक्रेन्दोरुष्णीप उदयः । शुक्लप्रतिपद्यावद्वश्चे तृतीया पूर्णा । इत्थमानन्दादिभेदेन त्रिपूर्ण गते वोधिचित्ते तु गुद्धे विरमान-न्दाया पोडशी कला सा मणिपद्मे वज्रमूर्धगा वज्राग्रकोटिस्था भवति। तस्मादृध्वै कृष्णप्रतिपदागमे विरागप्रवेशकाले च्युतिकालः स्यात्। च्युतिकाल एव कृष्णाप्रतिपदित्यर्थः। सा च रागनाञात् कृष्णपक्षे रजोरूपरवेराचा कला मण्यग्रे ततो विरागतो रविरूर्ण-पदं ललाटं पाति ललाटेऽमावसीलर्थः। तस्य सूर्यस्य पोडशी कलोष्णीपकमले गता सैव नष्टचन्द्र इत्याख्यात:। सूर्येण रजोरूपेणा-च्छादितत्वात् । रागसीख्यादिरिक्तश्च सैव । अधश्चन्द्रामृतं यातीति । मरणे मरणकाले सर्वदेहिनां देवासुरमनुष्यादीनां चन्द्रामृतं बोधिचित्त-मुक्तकमेणाघः शुक्रमार्गेण याति च्युतिरागाभ्यासात् । तथा सूर्यरजो <sup>ऊर्ध्वे</sup> याति राहुरज्ञानमविद्यावासनासहायं प्राणसविततं विज्ञानं भावलक्षणशुभाशुभक्तमीनिर्मितं जन्म याति । यत एवमतः कारणाच-न्द्रामृतस्य शुक्रधातोरूर्ध्वे उपरिगमनमुक्तमार्गभावनया । अधोऽर्करजसो गमनं राहुलक्षणस्य विज्ञानस्याक्षरे सुखे गमनं कर्तव्यम् । एतच भगव-तापि पूर्वमाचरितमित्यादि द्रशयति। ऊर्णेत्यादि। बुद्धानां तु चन्द्रामृ-तस्य पूर्णिमा पञ्चद्शकलाः परिपूर्णत्वमूर्णाञ्जे ललाटे भवति । अर्कर-जसोऽमावसी गुह्ये भवति । तयोश्चन्द्रार्कयोः पोडशी कला यथाकमे-णोष्णीपे च वज्रमणौ च बुद्धानामिति । तदुक्तं नामसङ्गीत्याम्-

एकपादतलाकान्तमहीमण्डतले स्थित: । ब्रह्माण्डिशिखराकान्त: पादाङ्गुण्ठनखे स्थित: ॥

इति । इत्युक्तं वजपदम् । पयते गम्यते येन तत्पदं ज्ञानमक्षरं पद्-स्याराघनं नित्यं शिरसा पादवन्दनेत्यभेयज्ञानं ज्ञास्तुः । सर्वदेहिना-मिति सर्वसंसारिणां विपरीतमप्रतिष्ठितम् । अस्माद्मतिष्ठितनिर्वा- णाख्यमहासुखसञ्ज्ञकशुद्धकायान्नातवः पृथिच्यादयो विपरीतं निरावर-णतां यान्सम्ये ते घातबोऽभेद्याः । घारणाबलेन स्वरसप्रवृत्तायाश्चण्डा-ल्या ज्वालघाऽऽनन्दादिभेदेन शिरसोऽवलम्यितानां कायवाक्चित्तज्ञान-विन्द्नामुर्ध्वं क्रमेण वहिर्निर्गमाभावादक्षरसुम्बपूरितानां चतुःकाषवि-शुद्धिमाह् मणावित्यादि महासुखादिति। महासुखसण्झकशुद्धकायादि-परीतेन पं: कापविन्दुः स तुर्यावस्थाक्षयतः शुद्धकायः। स च वजाधे स्थितः । तस्मान्मणी चित्तं सुपुप्तक्षयतः । गुत्ते चाक् स्वमक्षयतः नामी कायो जाग्रद्वस्थाक्षयन इति । एते च धर्मसम्भोगनिर्माणकायाः ग्रुद्ध-कायात्स्फुरन्ति । अधोपायस्येति । अधो वज्रामाचतः स्फरणमेनेपां धर्म-कायादीनां तद्रुपायभागस्य व्यवस्थाप्यते । प्रज्ञायाः पुनरूर्ध्वतो भवेत् । तद्रशैयति छलाटे इत्यादि। अस्याः प्रज्ञाया निर्माणाख्यः कायो छलाटे। प्वविद्यप्तितेनैवं कण्ठे हुनाभिपङ्कले यथाक्रमेण वाक्चित्तज्ञानवज्ञाणि सम्भोगधर्मसहजनायाः । प्रज्ञाभागस्य व्यवस्थाप्यन्ते । एवं प्रज्ञोपाया-त्मकवज्रसत्त्वकायात्स्कन्धादीनां वैरोचनादिस्त्रस्पत्वेन सत्त्वार्थीय स्फर-णम् । एतेनार्थगत्यानुस्मृत्यंङ्गमुद्दिष्टमिति । फलमुद्दिय तत्साघनमाह । कममुद्रेत्यादि । कममुद्रा स्तनकेशयती कामधातुसुखस्य हेतुः । कम चुम्बनालिङ्गनगुह्यस्पर्शवज्ञास्कालनादिव्यापारात्मकं तेनोपलक्षिता मुद्रा प्रव्ययकारिणी प्रव्ययोऽच क्षरसंख्वलक्षणः । सुदं संख्विकीपं रतिं ददा-तीति मुद्रा। ज्ञानमुद्रा स्वेचित्तपरिकल्पिता। विश्वमातादिदेवीस्वभावा पूर्वातुसुक्तेति यावत् । रूपधातुसुखस्य हेतुज्ञानं पूर्वहसितरसितभा वादिभावनालक्षणं पत्ययोऽत्र स्पर्शसुणलक्षणः। महती चासौ सुद्रा च महामुद्रा महत्वे पुनरस्याः सर्वीकारवरोपेतत्वे न प्रादेशिकत्वम् । मुद्यतेऽनेन योधिधित्तवज्ञेणोति मुद्रा प्रत्ययोऽच स्वचित्तंपरिकल्पना-धर्मरहितो धूमादिनिमित्तपूर्वकं खिचतप्रतिभासो घोगिगम्यः प्रतिसेनावदिति । फलमुद्रा तु महामुद्रामुदं परमाक्षरसुखंज्ञानितक्ष-णम् । रतिं सर्वकालमाद्त्ते पूर्वीवस्थायाऽचलनपोगेनेति मुद्रा महत्वं चास्याः प्रहाणमहत्वेनाधिगममहत्वेन च तत्र प्रहाणमहत्वं सर्वा-सनसर्वावरणप्रहाणलक्षणस्वभाविकाख्यपभास्वरसाक्षात्करणलक्षणम् । अधिगममहत्वं . तु . परिशुद्धसर्ववुद्धात्मकयुगनद्धाख्यकायसाक्षात्काः रस्वभावम् । यन्मनस्तमस्तुहिनाचिखिलमलापगतगगनसिन्नभार्न्येक्तरसप्रभास्वरसाक्षात्कार एव सकलवुद्धधर्माधिगमः। अशेषविश्वार्थ-सम्पादनशक्तिरूपेण तत्र सर्ववुद्धधर्माणां विद्यमान्त्वात्। अत एव धर्माणामाश्रयः कायो धर्मकाय इत्याचक्षते तत्र चाप्रतिभासनेऽप्यवगमन्यवस्थायां घटप्रतिभासे पटाचिगमप्रसङ्गो दुर्निवारः। किं च संख्या-दर्शनमदृष्णमेव स्यात्। अपि च मायास्वमगन्धवेपुरप्रतिसेनादिवद्किल्पतमशेपस्कन्धधात्वायतनादिद्श्वानं संवृतिसत्यद्श्वां स्वाधिष्टानं चोच्यते। संवृतिसत्यमेव च परमार्थसत्यात्मकप्रभाखरपरिशुद्धमाद्श्वानादिद्धवेतावृत्वदं कुटागाराचाधारमण्डलं च तदेव लोकोत्तरमण्डलत्या सर्वतन्त्रराजेषु गीयते। समस्तवुद्धधर्मस्वभावतया चैतदेव च सत्यद्वयाद्वैधीभावस्वभावं युगनद्याद्धमुच्यते। तस्मायुगनद्कत्वा एव धर्मकायः। साम्भोगिकस्वाभाविकाभ्यां पृथगभूतो योगिप्रत्यात्मवेद्यः। उक्तं चार्यमञ्ज्ञश्रीपादैस्तन्त्रोत्तरे-

यत्राभूतेति सत्यं सितकुदालगणो धर्मकायो जिनानां धर्मीत्सम्भोगकायः सकलक्तगणो लक्षणव्यञ्जनानाम्। राशिर्निर्माणकायोऽक्षरपरमसुखो धर्मकायो न तस्मात् कायानां लक्षणं यत्तदिह सुखगताचार्यनागाह्रयेन ॥ ंयो नैको नाप्यनेक: स्वपरहितमहासम्पदाधारभूतो नैवाभावो न भाव: खमिव समरसो दुर्विभाव्यस्वभाव:। निर्लेषं निर्विकारं शिवमसमसमं व्यापिनं निष्पपश्चं वन्दे प्रत्यात्मवेद्यं तमहमनुषमं धर्मकायं जिनानाम् ॥ लोकातीतमचिन्त्यं सुकृतदातफलामात्मनो यो विभूतिं पर्पन्मध्ये विचित्रां प्रथयति महतीं घीमतां प्रीतिहेतो:। बुद्धानां सर्वलोकप्रसृतमविरतोदारसद्धर्मघोपं वन्दे सम्भोगकायं तमहमिह महाधर्मराज्यप्रतिष्ठम्॥ सत्त्वानां पाकहेतो: कचिदनल इवाभाति यो दीप्यमान: सम्योधौ धर्मचके कचिदपि च पुनर्दृश्यते यः प्रशान्तः। नैकाकारप्रवृत्तं त्रिभवभयहरं विश्वरूपैरुपायेर्-वन्दे निर्माणकायं द्शदिगनुगतं तन्महार्थे मुनीनाम्॥ c à.

त्रैलोक्याचारमुक्तं गगनसमगतं सर्वभावस्यभावं शुद्धं शान्तं विविक्तं परमशिवमयं योगिनामेव गम्यम् । दुवींधं दुर्विचारं स्वपरहिततमं व्यापिनं निर्तिमित्तं यन्दे कायं जिनानां सुखमसमसमं निर्विकल्पैकमृर्तिम् ॥

जिता मे पापका धर्मा तेनोपगजिनो ह्ययमिति चचनाद् विजित-चतुर्मारचािजनाः सम्यक्सम्बुद्धास्तेषां सुखं कायं चन्दे महासुखसञ्ज-कमाकाशवत्सर्वाचरणरहितत्वेन प्रभाखरम् । परमाक्षरसुखज्ञानलक्षणं चतुर्थं कायं नमस्करोमीत्यर्थः ॥ असमसममिति । निष्पन्दादिकमेण प्रकर्प-पर्यन्तप्राप्तवैमल्यकलस्पत्वादसममसाधारणं आवकप्रत्येकबुद्धयोधिस-त्वसुखै: । सर्वधमेंकरसत्वात्समम् । ब्रैलोक्याचारमुक्तमिति । ब्रैलोक्या-चारो हसितेक्षणादिलक्षणं सुखं तेन मुक्तं परित्यक्तम् । अन्यथा दिव्यमिष सुखं तक्तं भवेत् । उक्तं मुल्तन्त्रे-

सुखं द्वीन्द्रयजं तत्त्वं देवानां रागिनां स्पृतम् । त्रैलोक्याचारिनर्भुक्तं बुद्धानां सुखमक्षरम् ॥ इसिनेक्षणादिनिर्भुक्तं सर्वद्वन्द्वविवर्जितम् । कार्यकारणनिर्भुक्तं त्रैलोक्याभासमद्वयम् ॥

हसितेति पाण्याप्त्यालिङ्गनद्दन्द्रसम्भवैलांकाचारसुखै; स्पन्दैवीजींतं परमाक्षरिनिति । गगनसमगतिनिति । गगनेन समा सहद्द्री गतिरव-बोघां यस्प स तथा । यथा गगनं च्यापित्वेन सर्वगतमि न कचिद्रस्तुति संसक्तं लक्षणवर्जितं च तथा भगवतोऽपि निःशोपश्चेयविषयमिप झानं न कर्सिमिश्चर्समितिष्ठतं लक्षणवर्जितं चेत्वर्यः । यथोक्तवागमे-

अनाश्रितेन ज्ञानेन सर्वक्षेत्राणि पद्यसि । सर्वेसस्वचरीं चैव निरालम्बं नमोऽस्तु ते ॥ ज्ञानसिद्धौ इन्द्रभृतिपादैश्च-

\*अमतिष्ठं यथाऽऽकादां व्यापि स्क्षणवर्जितम् । उक्तं तत्परमं तत्त्वं वज्रज्ञानमनुक्तरम् ॥ इति । अन्यत्र च ~

<sup>\*</sup>Cp. Jūūnasiddhi (G. O. S.) P. 36, verse 47.

अप्रतिष्ठं यथाऽऽकाशं व्यापि सक्षणवर्जितम् । अनिर्देश्यमरूपं च एतत्तत्त्वस्य सक्षणम्॥

इति । अथवा गगनेन समगतिरवस्थाऽस्येति गगनसमगतिर्महा-सुखकायः । वर्णसंस्थानरहितत्वाद्गगनवत् सर्वाभासरहित इत्यर्थः । उक्तं च--

सर्वबुद्धेषु यः कायो निराभासो निराश्रयः। अजातोऽकृतकः द्युद्धो भावाभावादिवर्जितः। इति। श्रीतन्त्रे स्फटिकमणिरिव ज्ञानवज्रं जिनस्येति॥ चन्द्रगो-मिपादैश्र–

यिद्वशुद्धमिवाकाशमज्ञानतिमिराकुलै:। चन्द्रकैरिव सञ्छन्नं वस्तुभिवेंद्यते जिनै:॥

इति सर्वभावसभाविति। भवन्ति हेतुप्रत्ययेभ्यः साकाशादिति भावाः। स्कन्धधात्वायतनादिकायाः स्थिरचलाः पदार्थाः सर्वे च ते शेपत्रैधातुकसंग्रहीतो भावश्च तेषां सभावस्तदुत्पत्तितिक्रिष्ठत्वाभ्यां सत्तास्तत्तिविद्यत्ववितिमहासुलस्त्रभावतथतैकरूपत्वम्। उक्तं चार्य-वज्रगर्भपादैः-

निर्विकल्पे मनिसं नास्ति भावको न भाव्योऽस्ति ।

मन्त्रं नास्ति न देवताधिष्ठितो विद्यते नैव निष्पपञ्चसभावतः । तेनैव सहजनन्दस्वभावेन प्रत्यस्तमितसकलविकल्पकलङ्गरूपेनेति॥

चन्द्रगोमिपादैश्च-

तथता धर्मकायोऽस्य विकल्पानामगोचरः।
स्वभावः सर्वसत्त्वानां सत्त्वार्थानां च सोऽन्वयः॥
सत्त्वासत्त्वमितृत्वयः ग्रीव्यं नानार्थमेकता।
शुद्धाशुद्धी च वोधिश्च सर्वमत्र प्रकल्पितम्॥
तरङ्गानामिवाम्भोषौ छायानामिव दर्पणे।
स्वमानां मनसो वार्षे भावानां यत्र सम्भवः॥
पिदृशुद्धमिवाकाञ्चमज्ञानतिमिराकुलैः।
चन्द्रकैरिव सञ्छन्नं वस्तुभिर्वेद्यते जिनैः॥

मूर्तयो विश्वरूपस्य जगतस्तत्त्वरूपेताम् । यत्रैकरसतां यान्ति निम्नगा इव सागरे ॥ सोऽयमेवंविधः कायो धर्मकायोऽस्य तायिनः । सर्वोकारविशुद्धायाः सम्योधेरेव गोचरः ॥

इति । परिशुद्धसकलबुद्धधर्माणामाश्रयो हेतुः कायो धर्मकायः । शुद्धिरिति क्रेशमठैरसंस्पृष्टम् । शान्तमित्यष्टादशधातुविकाररहितम् । उक्तं चार्यवज्रगभें:। खरूपेण नास्ति रूपमित्यादि। स्वरूपं स्वसंवेदकं न द्रष्टा चक्षुर्विज्ञानम् । तथा न शब्देन श्रोता च न श्रोत्रविज्ञानम् । तथा न रसो नापि रसको न जिह्नाविज्ञानम् । एवं न स्पर्शो न स्प्रष्टा न कायविज्ञानम् । एवं न धर्मधातुर्ने ग्राहको नमनोविज्ञानमिति । एवमप्टदशधातुविकाररहितं तत्त्वरत्नं तत्त्वयोगिना भावनीयमिति। विविक्तमिति । ज्ञेयसमापत्त्याद्यावरणात्पृथग्मृतमत एव सर्वोपद्रव-विरहादस्यन्तकल्याणात्मकत्वेन कल्याणहेतुत्वेन च परमदिावमधं योगिनामेव गम्यमिति । योगः पडङ्गयोगो लब्धोत्कर्पपर्यन्तः । स योगो येपामस्ति ते योगिनो महावज्ञधरपद्मासाः तेपामेव गम्यम्। ततो नापरप्रत्यवाधिगमतया प्रत्यात्मवेद्यतामस्य प्रकाशायति ॥ साद्रर-निरन्तरप्रवृत्तध्मादिमार्गभावनाप्रकर्षपर्यन्ताधिगम्यत्वाद्वालयोगिनां दु-र्योघम् । श्रुतचिन्तामयज्ञानेनातिशयितप्रत्ययात्मानमप्यशक्वपरिच्छे-द्खादुर्विचारम्।स्वपरहिततमभिति।सवासनासर्वावरणप्रहाणिरुक्षण-स्वार्थसम्पद्मोगादेकान्ते न स्वहितं विनेययथाशयं यथागोत्रं च तद्धि-प्ठानात्सम्भोगनिर्माणाभ्यां निःशोपपरार्थनिष्पत्तेरतीव परहितं चेत्यर्थः। प्रतिनियतदेशकालाभावाद्व्यापकं सर्वव्याप्येषु परचित्तादिवस्तुप्विति च्यापिनम् । कर्मज्ञानमुद्राहेतुरहितत्वान्निर्निमत्तम् । ग्राह्यग्राहकसंस्थान-कल्पनाद्यन्द्रचर्जितत्वान्निर्विकल्पा । परमार्थसत्यैकरूपत्वादेकाऽद्वितीया द्वितीयस्य संवृतिसत्यस्याभावादत्रेति निर्विकल्पैकमृतिः। आर्यपुण्ड-रीकपादेश्च-

> सर्वाकारवरोपेतः कायो नानाविमुक्तितः। इदयते स्वस्वभावेन सत्त्वेर्निर्माणलक्षणः॥

सर्वसत्त्वकतैर्ऋदिमात्मनो यः प्रकाशते । सत्त्वाशयवशेनैव कायः सम्भोगलक्षणः ॥ नानित्यो नापि नित्यो यो नैको नानेकलक्षणः । न भावो नाप्यभावोऽसौ धर्मकायो निराश्रयः ॥ शून्यताकरूणाभिन्नो रागारागविवार्जितः । न प्रज्ञा नाप्युपायोऽसौ कायः स्वाभाविकोऽपरः॥

# स्वदर्शनमतोद्देशे च~

रूपराशिरनन्तो मे निर्माणकाय उत्तमः। स्तराशिरनन्तो मे सम्भोगकाय उत्तमः॥ धर्मराशिरनन्तो मे धर्मकायः प्रकीर्तितः। सुखराशिरनन्तो मे सुखकायोऽक्षरः परः॥ पिण्डो राशिस्तथा कायः सञ्चयः परिकीर्तितः।

अभिसमयालङ्कारादिष्वपि खाभाविकसम्भोगःभयां भेदेनैव धर्म-कायो व्यवस्थाप्यते । प्रकृतमुच्यते लब्घोपदेशस्यादावनुकुलकर्ममुद्रा । समापत्त्वाधिमात्राधिमात्रविकल्पक्षयान्मृदुमृद्रक्षरसुखवृद्धिः। एवं विश्व-मात्रादिदेवीज्ञानसुद्रालम्बनेनाधिमात्रविकल्पापचवान्मुद्रक्षरसुखदृद्धिः। उक्तं च श्रीतन्त्रे।सेव्यादौ कर्ममुद्रा जिनसहजसुखस्यास्य षृध्यर्थहेतोस्त-स्मादादित्यरूपा सुखकरचरणोप्णीपसर्वाङ्गपूर्णत्यादि। आदिशन्दान्महा-मुद्राया:। पूर्वरूपध्मादिविम्बधर्ममुद्रालम्बनेन मृद्रुवलेशक्षयादिधमाञ्रा-क्षरसुखवृद्धिः।पश्चाद्र्पविश्वविम्वाख्यमहामुद्राभ्यासेन मृदुमृदुसवासना-यरणापच्याद्धिमात्राधिमात्राक्षरसुखपृद्धिः। नतु प्रक्षेपापचयोजिसतम-क्षरसुखं कथं वृद्धिं यातीत्याह। वृद्धस्य न हि वृद्धिः स्यादिति। क्रम-भाविभी ह्यवधीतकनकाकादाद्युक्षिवदावरणप्रहाणवृद्धिः। सा च वृद्धस्य सवासनासर्वाचरणप्रहाण्या वैमल्याख्या पूर्णावस्थात्मकषृद्धियुक्तस्य न स्यात्। एवं फ्रमभान्यावरणाय च येन पुनः क्षीयते तत्तस्य क्षीणस्य षा क्षीणता कल्प्यते सापि नास्ति नित्योदितत्वात् । एवं तर्हि वृद्धिक्ष-षपोरभाचात्क्यं न मार्गादिवैकल्याभिद्याह। स्वभावाभावधर्माणामिति। रेषभावस्वाभावो येषां वृद्ध्यादीनां धर्माणां ते स्वभावामावधर्मास्त्रेषां

य बस्पादः क्षयश्च स मार्येव न तत्त्वात् । तथाश्चव्दादस्तमनीद्यादि-रुक्षणापि लोकसंवृतिमीयेव ॥तदाह । न क्षयं यान्तीत्यादि। नोत्पचन्ते स्वभावतोऽत एव ।

नि:स्वभावमिदं विश्वं भावाभावैकलक्षणमिति ।

संवृत्त्यर्थकियाकारित्वाङ्गावरूपम्। तत्त्वतः शून्यत्वादभावलक्षणम्। क्षरस्पन्दादिभावनामाह। स्वप्रज्ञेलादि। कर्ममुद्रादिस्वप्रज्ञालिङ्गितं योघि-चित्तं वज्रमणिपद्मगतं यदा तत्र वज्रमणौ चन्द्रागता कर्मसुद्रयाक्षर-सुखाचस्था। ज्ञानमुद्रया स्पन्दसुखावस्था। स्पन्देति स्रावसाघ-र्म्यक्षरस्यापि संग्रहः । एते सुखावस्थे साक्षात्कृते कामरूपधात्वे-श्वर्यलक्षणलौकिकसिदिसाधने । महामुद्रया निप्पन्दाक्षरभावना तु सर्वज्ञत्वलक्षणलोकोत्तरसिद्धिसाधनी ॥ कायवाक्चित्तनाडीप्वित्यादि-मध्यमैवानन्दचतुष्ट्ये प्राणायामयलेन शुक्रेन्दुच्यासचतुर्भागश्चतस्रः कायादिनाङ्यो व्यवस्थाप्यन्ते । तत्र ठलाटे कायभावना हृदि वाग्भा-वना गुद्ये चित्तभावना । कायादिविन्दृनां समाहार एकत्वं वज्रमणी ज्ञानभावना सार्धेश्वोकद्रयेन समाध्यङ्गमुह्दिएम्। चतुर्विन्दृनां यन्धन-माह । प्रज्ञेत्यादि । प्रज्ञारागष्टुतानां चण्डाळीज्ञानेन द्वतानां विन्द्नामु-क्तक्रमेण विरसो ललाटात्पूर्णस्थानम् । मणिपद्मं तत्प्रविद्यानां मणि-पद्मगानां बन्धनं परमार्थत इति भाणवन्धेनाक्षरसुखेन तत्त्वभाधनयेति यावदुक्तक्रमणाक्षरसुखस्य वृद्धिक्षयादिकमतान्विकं प्रतिपाद्य लीकिक-द्यान्तेन तदेव दृदयति । यथोदित इत्यादि । यथोदितश्चन्द्रः क्रमात्क-लाभिः पूर्णतां याति । पूर्णचन्द्रस्य लोकस्य वासनाहरणमेव केवलं पूर्णा । न तस्य छदः पूरणं वा स हि नित्यपूर्णोऽपि तमःपिधानापिधा-नाभ्यां क्षीणः पूर्णश्च व्यवहूरियते । तथाक्षरज्ञानमपि वज्ञमणाद्यदितं क्रमा-त्रिःस्पन्दादिभेदेन वस्यमाणभूमिभिर्मुदिताद्याभिरूर्ध्वमुष्णीवचक्रे पूर्णतां याति ॥ क्लेशादीनि क्लेशज्ञेयसमापस्यावरणवासनाया हरण-भगगम एव पूर्णशब्देन व्यपदिश्यते । न ज्ञानछेदो न च तस्य प्र-णम् । तदुक्तमागमे-

नित्योदितं तु बुद्धानां नाविद्यादुष्टचेतसाम् ॥

सरहपादैश्च-

जयति सुखराज एकः कारणरहितः सदोदितो जगताम्। यस्य च निगदनसमये वचनदरिद्रो यमृव सर्वज्ञः॥

पूरणे दृष्टान्तमुक्ता छेद्दृष्टान्तमाह । यथा मध्येत्यादि । यथा मण्डलमध्यगतः स्वीजभृताङ्करूपेण द्राद्योन क्रमवर्धमाणेन पूर्णायां न स्थिरः द्राद्यो न नित्यपूर्ण इत्वर्थः । तथा संसारवासना या क्षरसुखलक्षणा तस्याः कमवृद्ध्या चित्तमप्यक्षरे सुखे न स्थिरम् । रागविरागं जन्मनिरोधादेरभावाद्वयमक्षरसुखम् । वाद्याध्यात्मश्लेपन्याजेन दृष्टान्तं द्रश्येनहा । उत्पत्तिरित्यादि । यथेन्दोः प्रतिपत्कलानां क्रमेणोत्पत्तिः सुक्लपक्षः । कलानां क्रमेण हानिः कृष्णपक्षः । तौ प्रतिप्ठितौ लोकगम्यौ तन्मध्यगा तु षोड्यो कला । एक्ष्मणोद्यान्न तथा । तथा सुकेन्दोः । यदा तु योगिनां वोधिचित्तमणिः पूर्णायामेकक्षणेऽक्षरमिनसमुद्धं सततन्निश्चलं भवेत् । तदा तिचत्तवञ्चं वज्रमणौ निष्पन्देन सर्वक्षणपूरकमिति द्रययुतद्वयष्टद्यात्थासक्षणानां पूरकमविच्छेदवाहि । उक्तं च परमार्थसेवायाम्

नक्तन्दिनं ध्यानवज्ञात्क्रमेण चित्तं यदा तिष्ठाति मध्यनाङ्याम् । अनन्तमूर्ति: सुविशुद्धमद्दयं तदेकज्ञूठं कुठिजां नमामि ॥

ं एवमस्य चित्तवज्ञस्य न शुक्लपक्षे रागे स्थितिर्न च गमन-मसिते पक्षे विरागे रागारागान्ताभ्यामपगतत्वात् । अत एव पक्षड्र-यस्य मध्यस्थं पूर्णायां गतमहयमप्रतिष्ठितम् । तदुक्तं नामसङ्गीत्याम्—

एकक्षणाभिसम्बुद्धः सर्वक्षणविभावकः । अकलः कलनातीतश्चतुर्थस्यानकोटिघृगिति ॥ हेवग्रेऽपि–

आइ ण अनन्त मज्झणाहि नउ भव नउ निव्याण । एट्ट सो परममहासुहउ नउ पर नउ अप्पाण॥

संसारिककमामाह । तस्येति थीजशृतस्येन्दोः पोडद्यानां कलानां पूर्णेत्वाद्यप्रमणौ पूर्णा । किंत्वनुपायेन स विरागाद्रागनाद्यायोगात् कलाहानिः पद्यद्द्यानां कलानां नादाः बज्ञादारभ्य हाने रजोरूप- रवेक्ष्णीपे प्रपूर्णता ॥ भूषः युनः युनः कमेमुद्रादियोगेनोष्णीप उदयः। पुनर्वज्ञमणी पूर्णता स विरागात्कलाहानिर्ज्ञानहानिर्ने देहिनां ज्ञानं पोडन्नी कला तस्यास्तु न हानिः। उक्तं च तथागतज्ञानगभीः सर्वसत्त्वा इति । किं च ज्ञानहान्या मरणमेव स्यात् । पूर्णोदान्दस्यार्थमाह । महा-सुन्वेत्याद्यस्य वोधिवित्तस्य महासुखस्यभावो यः स पूर्णा भण्यत इयमेच योगिभि: स्थिरीकरणीया । महासुखस्थिरीकरणं विहायान्य-भावान्तरं तस्य भहासुखस्योत्पादन्ययलक्षणसृष्टिसंहारहेतुकं देहिनां पूर्णायामस्थिरीकृतो हासौ सुखेन्दुः पुनः पुनम्तपद्यते नइयति च। अत्र द्वष्टान्तमार् । खपक्षाभ्यामित्यादि यथा शुक्रुकृष्णपक्षाभ्यां चन्द्रः । उत्तरदक्षिणायनाभ्यां रवि:। दिवा वृद्धिक्षयरूपरविवृद्धिक्षयदर्शनात्। भावनायलेन तु पूर्णीयां स्थिरस्यास्य महासुखस्य क्रमेणोप्णीपे बादश-भूमिभि: परिपूर्णता गुह्यादुच्णीपान्तं प्रतिचक्रेऽक्षरक्षरणनिरुद्धपट्-त्रिंदाच्छतश्वासैर्द्धिविभूमिलाभः। तदक्षरं यदोदयरूपरागविरागपक्ष-द्वपातिकमात्। पक्षद्वयोज्झितं तदा भूमिभिः पूर्णम्। डादशाकार-सत्पार्थम्। पोडशाकारम्। तं निर्दिशति। भूमिभिरित्यादि। भू-मिभिः। समन्तप्रभा। अमृतप्रभा। वज्रप्रभा। रत्नप्रभा। पद्मप्रभा। बुद्धकर्मेकरी । अनुपमा । उपमा । प्रज्ञा । प्रभा । सर्वज्ञता । प्रत्यातम-वेचानामिति बादशाकारं भेपबृपादिबादशसङ्कान्तिनिरोघात् बादश-भूमिलाभतः। परमाष्र्यम्। प्रज्ञोपायलक्षणस्याभावात्। न प्रज्ञा ना-प्युपायः । सहजतनुरियमिति श्रीतन्त्रेऽभिधानात् । पोडदााकारमक्ष-रम् । सांसारिकपोडशकलाक्षयतः । इदं समन्तात्कलाभिः पूर्णं वित्त-मेकार्थादि यथार्थदर्शनात्मकं यदद्वपधर्मे तदेकार्थमुभयपक्षाभावात्। विरागादिमहारागमिति सेकश्रणश्चतुर्थः । तदुक्तं नामसङ्गीत्याम्-

विरागादिमहारागो विश्ववर्णो ज्वलप्रभः। स युद्धो वद्मपर्यङ्को वुद्धसङ्गीतिधर्मधृक्॥

इति । तच रागविरागपक्षद्रयवासनाभिरसंक्रिप्टम् । तस्मिन्नक्षरे प्रविद्यो भावग्रामोऽक्षर इति । अक्षरविद्याधरशास्तरि सुखमयसर्वाका-रर्सवभावप्रतिभास इत्यर्थः । यथेति दृष्टान्तः स्पष्टोऽपरोऽपि दृष्टा-न्तार्थः । पथाश्रकादिघानुग्रामो रसमक्षितो रसतां ग्राति । स्वर्णीदि-

वीजैश्च जीर्णैर्वीजताम् । अष्टलोह्वेधलक्षणफलकाले जारिताधिकको-खादिवेधत्वेन मानोज्झितमेवमिति दार्ष्टीन्तिकमेवं भावसमृहोऽपि स्थिरचलात्मकः परमाक्षरभक्षितः परमाक्षरत्वं प्रकृतिप्रभास्वरगगनामल-महासुखैकरसतां याति । ततश्च सर्वोकारस्वरूपघृरभवति । सर्वभावप्र-तिभासरूपत्वात् । विपद्दष्टान्तेन निर्विकल्पमहासुखस्य व्यापित्वमाह । न दंश इत्यादि । पूर्णावस्थां व्यापित्वं गते विषे दष्टको दंशस्थाने वेदनादु:खं न वेत्ति न चान्यत्रापि कुन्नचित्कायस्थाने न च विपयान् रूपादीनिन्द्रियद्वारैवेंति । एवं चित्ते पूर्णकलां गते व्यापित्वं गते न योगी वज्रमणौ वेत्ति सत्सुखं नान्यत्रापि । न विषयानिन्द्रियद्वारैरिति । एकदेशस्थितमपि रोमकूपसन्धिपर्यन्तं क्रमतीति सिद्धरसं लोहदृष्टान्ते-नाह । एकदेशे वज्रमणौ स्थिरीकृतं सुखं कर्तृकर्ममुद्रादियोगेन ज्विल-तचण्डालीज्वालया सन्तप्तं चित्तं कायसर्वतो वेधयेत् । तन्मयत्वापाद-नात्। यथेत्यादिश्ठोकद्वयं स्पष्टम्।वासनारागादिक्केद्राानां यथेति।अस्ति कश्चिन्महामणिर्यत्स्पर्शात् शिला प्रदीप्ततां प्रभास्वररत्नतां याति । दा-र्ष्टीन्तिकस्य स्पष्टं वै निश्चितं कथं वालजनसाधारणोऽपि शुक्रधातुर्वु-<u>ष्टत्वसाधनमित्यादाङ्कानिरासार्थमाह । किमत्रेत्यादि । किं पुनः परमा-</u> र्थेतः परमार्थसत्यतो ज्ञानस्य सङ्गावः। प्रभावो वितक्यों विचार-नीयश्चित्तस्यावेधनं प्रतिमलागन्तुकलिप्तस्य नैवेत्पर्थः। क्लेशादीनां तात्त्विकतां नेत्यादि श्लोकत्रयेण निपेधयति । ते तावन्नागन्तुकाः । ंघीतरागस्यापि रागित्वप्रसङ्गात्। नापि चित्तात्प्राग्भाविनः। हेतोर-भावात्। चित्तविठयिता हि क्लेशाद्यो नाप्यहेतुकाः खकुसुमादि-वदिकिश्चित्करत्वात् । नापि स्वभावभूताः क्लेशा अविनाशपसङ्गा-त्महाणी वा प्रदीपवन्निर्वाणप्रसङ्गात् । अत्र ताम्रदृष्टान्तेन योधयति । पर्ययमागन्तुको मलस्ताम्रे तदा पूर्व ताम्रं कलङ्करहितं चिरकालिकमल: पश्चाचाम्रस्य सङ्गावस्तदा मलस्य तस्य करमात्सम्भवः । अथ ताम्रेण विना जातस्तदाकाशकुसुमस्यापि सम्भवः । अथ ताम्रेऽव्ययत्वेन संस्थितस्तदा सिद्धरसेनाप्यपनेतुं न राज्यते तस्मात्सर्वमेतचुक्ला न सङ्गच्छते तस्मादिदमत्रार्थसत्यम्। ताम्रेण सहोत्पन्नोऽपं कलद्वी रससंयोगान्नइयिन न पृत्वे न प्रधान ٩ê.

तद्रहित इति निर्मेलस्येन स्वर्णत्येन स्थिता सत्त्वता । एवं चित्तस्यापि दर्शयति । तद्रदित्यादि । शून्यतायुमादिमार्गज्ञानताप्रत्यात्मयेयस्यम् । उक्तं चार्यनागार्ज्जनपादैर्धमेथातुस्तये--

तिर्मेली चन्द्रस्यों द्यावृती पश्चिममेलै: ।
अभ्रनीहारधूमेन राहुवक्वरकोमलै: ॥
एवं प्रभास्वरं चित्तमावृतं पश्चिममेलै: ।
कामव्यापाद्मिन्देन औद्ध्यविचिकित्सया ॥
अग्नि: शौचं यथा वस्त्रं मिलनं विविधेमेलैं: ।
अग्निमच्ये यथाक्षिमं मलं दग्धं न वस्त्रता ॥
एवं प्रभास्वरं चित्तं मिलनं रागकैमेलैं: ।
ज्ञानाग्निना मलं दग्धं न दग्धं तत्प्रभास्वरम् ॥
ज्ञानाग्नाहारका: स्त्रा ये केचिद्रापिता जिनै: ।
सर्वेस्तै: क्रेशव्यावृत्तिनेंव धातुविनाशनम् ॥
पृथिव्यन्तिहैंतं तोषं यथा तिष्ठित निर्मेलम् ।
क्रेशैरन्तिहैंतं ज्ञानं तथा तिष्ठति निर्मेलम् ॥

उक्तं आर्यदेवपादेश्च । तमोऽपगतं क्षणात्मभास्वरमितस्वच्छं सततालोकस्वभावं परमार्थसत्वलक्षणम् ॥ ज्ञानचश्चपा पर्योदिति । ज्ञानस्वभावं प्रभास्वरमिति च ॥ रसेलादिश्लोकेन श्रुक्तस्य पुनः संसाराभाव उक्तः। नेलादि । पापं रागविनाज्ञातः प्रियतमाद्रेपो यतो जायते। द्वेपानमोह इतः स्ववज्ञपतनाचित्तस्य मृष्ठः सदाऽन्यस्मिन्वपये प्रवृत्ति । द्वेपानमोह इतः स्ववज्ञपतनाचित्तस्य मृष्ठः सदाऽन्यस्मिन्वपये प्रवृत्तिरिक्षलास्त्वानपानादिके । चित्तं तेन विद्यम्भितं हतसुर्त्व पङ्जन्मसु अर्थते । पापं रागविनाज्ञतः करुणाक्षयात्मकत्वात् । एतदेव कस्माद्रेतो यस्मात्रियतमायां सत्कामिन्यां द्वेपानमोहः संहर्पनाञ्चो सैन्नीक्षयात्मको जायत इति प्रत्येकमिमसम्बध्यते। द्वेपानमोहः संहर्पनाञ्चो सुदिन्ताक्षयात्मको मृष्ठो सुल्वनाज्ञालक्षणा । उपेक्षाक्षयात्मिकति चतुर्वक्षण करुणा देपनाज्ञात्वित्ता मैन्नी मोहक्षयात्मका मुदिताऽक्षरस्य वात्मिकोपेक्षति किमेतदस्यस्ति वुदक्षपाले यथादृष्टियुक्ता भवेत्करुणामैत्यालिङ्गनस्य । संपृष्टियोगात्मा सुदिता चराङ्गनायास्त्तथा । उभयमेलापके

यदेक्षणसुपेक्षा सा स्मृता मया। एवं भवयोगयुक्तस्य कथं रागेण वध्यत इति । वेद्यानीयमिति मार्गभावनया । वाक्पथातीतत्वमक्षरसु- खस्याह । वक्तुं नेत्यादि यौवने सुरतं प्राप्य स्वयमेव वेति । समाधि-रिहतैं: । ज्यून्यतासमाधिरहितैंविरागे मनसोऽसुखम् । असुखाद्धेतोर्विरागो न कर्तव्यः । च्युतिरेव परम्परया संसारहेतुरिति द्द्यीयति । च्युतिरियादि । एवमित्युक्तक्रमेण सत्त्वानां विरागसम्भृतिः । नान्ययेति । यदि तेषां च्युतिहेतुका विरागसम्भृतिनं भवति । तदा नान्यप्रकारेण तेषां भवः संसारः । तस्माच्च्युतिरेव कारणमित्ययें यत एवं तस्माच्च्युतिरागं विवर्जयेत् । यथा पश्चस्क्षाभिधाने-

क्षराविद्यानिरोधेन संस्कारस्य निरोधनम् । संस्कारस्य निरोधेन विज्ञानस्य निरोधनम्॥ विज्ञानस्य निरोधेन नामरूपनिरोधनम् । नामरूपनिरोधेन पडायतनरोधनम् ॥ पडायतननिरोधेन स्पर्शस्य निरोधनम् । स्पर्शस्य च निरोधेन चेदनाया निरोधनम्॥ वेदनाया निरोधेन तृष्णायाश्च निरोधनम्। तृष्णायाश्च निरोधेनोत्पादस्य निरोधनम् ॥ उत्पादस्य निरोधेन भवस्यापि निरोधनम् । भवस्यापि निरोधेन जातेरपि निरोधनम् ॥ जातेरपि निरोधेन जरामरणरोधनम्। निरोधः स्कन्धधातृनां सैवोपदामनं स्मृतम् ॥ एवं कायनिरोधेन प्राणस्यापि निरोधनम्। प्राणस्य च निरोधेन वोधिचित्तनिरोधनम् ॥ योधिचित्तनिरोधेन च्यवनस्य निरोधनम्। च्युतिक्षणनिरोधेन बुद्धत्वं सर्वदेहिनाम्॥ एवं केदानिरोधेन कर्मणोऽपि निरोधनम्। कर्मणक्ष निरोधेन दुःखस्यापि निरोधनम् ॥ क्षेत्रोत्पादो भवेन्न । स:-

क्केड्योत्पादं विनोत्पादः कर्मणो नैव जायने । तस्योत्पादं विनोत्पादो दुःग्वस्यापि न जायते ॥ दुःशं विना सुखी योगी सस्वार्ध कुकते सदेति ।

योनेति च्युतिसुखविवर्जनेन । कामुक इत्यादिनाऽक्षरसुखे यहमाह ।
दुःशं रागविरागलक्षणम् । शुक्रेत्यादि । यस्मादाधारे शुक्रे च्युते आर्थयस्य सुखस्य विरागिताभङ्गस्ततः शुक्रस्यवाक्षरत्वेन महासुखं साध्यं
ताववायमाधाराषेयभेदो यावदुण्णीपे न पूर्णता । पूर्णतायां
चित्तमक्षरतां प्राप्तं यदा तदा नाधाराषेयलक्षणम् । वीमत्यावस्थामाह ।
अक्षरेलादीहाक्षरं परमाक्षरसुखं ज्ञानं तस्मादुज्ञवतीत्यक्षरोद्भवः कायः
स्कन्धधात्वितृद्धयादिशरीरं यस्य तस्य परमाक्षरोद्भवक्षयस्योणीवकं
ललाटचकं तद्वामित्वेनांप्णीपगा योडशी कला सामध्याद्वक्ताऽस्यायेयः।
अक्षरादिस्वरपरिणतक्षन्द्रः कादित्यज्ञनपरिणतः सूर्यस्तयोः सम्यूटेनाधार आलिकाल्योवीमदक्षिणयोवी समायोगी मीलनं मध्यमाप्रवाहित्वं नापि हूँकारादिवरिणतं मण्डलनायकरूपमाथेयं कि
तृष्णीपमणिवरटकस्थचन्द्रसूर्यांवाधारः सर्वव्यापिमहासुखरूपमाथेयम् ।

ु एकं पदं वज्रमणी रजोऽर्क उच्णीपशुके दाशिनि द्वितीयम् । अभ्यस्तं सदाऽङेखमभेखमिष्टं मर्तुस्त्रिलोकसहितं शिरसा प्रणम्पेति ॥

तदुक्तं विमलप्रभाषाम्-

भर्तुवाधिचित्तवज्ञस्य श्रीकालचकस्य । पर्याते गम्यते पेन तत्पदं ज्ञानमक्षरम् । अभ्यस्तमारापितमिवद्यानिरोधाय वज्रमणावप्रतिष्ठितनिर्वाणम्मौ रलोके महीमण्डतले ज्ञानधातावेक यदक्षिणमित्यैकपादतलाकान्तः । उष्णीय भवसुखातिकान्ते सुक्षे दाशिनि पादाकुष्टनचे प्राकामकलोद्यात्मके विज्ञानधातौ द्वितीयं यद्याममिति ।
व्रक्षाण्डशिखराकान्तः सदा कालव्यये कुशावरणातिकान्तत्वाद्विद्याऽज्ञानकिर्त्तकपाऽन्नेयं विज्ञानधर्मतातीतत्वाद् प्राह्मप्राहककोट्याऽभेयंमहासुखरूपत्वादिष्टं कृतकृत्वस्थले मणौ स्थितं लोकाचारोज्ज्ञितत्वाद्
विलोकसहितम् । संसारपरकोडावुष्णीयं स्थितमिति। एतदुक्तं भवति।
यद्ध्वाधो निरूदपणाडिकास्वभावपद्धातुको ज्ञानकायो भगवांस्यधातुकविद्वत्वरणारिवन्दः द्युक्तकृष्णपक्षस्य भवति भवात्मकस्य
निरावरणतया द्विपञ्चद्वश्चानुकान्यां पादाभ्यां चन्द्रसूर्यस्वस्याभ्यां संसारनिर्वाणमार्गावराधकाभ्यां पृणिमाममावस्यामभिच्यासवाञ्चगदेकभर्ता । तस्य पदं प्रणम्यति । परमाक्षरज्ञानसिद्धी

त्वक्षरशब्देन परमाक्षरसुखज्ञानं वज्रसत्त्व इति। तथा मनस्राणभृतत्वाः न्मन्त्रोऽपि परमाक्षरज्ञानसुच्यते । मृहतन्त्रे स–

कायवाक्चित्तघातृनां त्राणभूतो यतस्ततः । मन्त्रार्थो मन्त्रज्ञान्देन ज्ञून्यताज्ञानमक्षरम् ॥ षुण्यज्ञानमयो मन्त्रः ज्ञून्यताकरुणात्मकः ।

इति । तथाऽपराध्यात्मिका विद्या प्रज्ञापारिमिता प्रकृतिप्रभास्वरा महामुद्रा सहजानन्दरूपिणी धर्मधातुनिष्पन्दपूर्णावस्था सहजतन्तरिसु-ष्यते जिनै:। तो प्रतीत्यसमुत्पन्नानामिन्द्रियाणामगोचरौ । दिन्येन्द्रिय-गोचरौ वज्ञसत्त्वबुद्धमातरौ परमाक्षरसुखस्वभावौ परमाणुधर्मतातीताः वाद्र्शप्रतिसेनास्वप्रतुल्यौ परमाक्षरस्वरूपाविति । अत्राक्षराणि रूप-वेदनासञ्ज्ञासंस्कारविज्ञानानि । निरावरणानि पञ्चाक्षरमहाशून्यान्यु-क्षानि । तथा पृथिन्यसेजोबाच्वाकाशधातवो निरावरणाः पञ्चाक्षरा-ण्युक्षानीति। पञ्चसराणि चक्षुःश्रोत्रद्वाणजिह्नाकायमनांसि निरावरणानि प्रत्यक्षं स्वस्वविषयग्रहणविवर्जितानि । तथा रूपशब्दगन्धरसस्पर्श्यभिषातवो निरावरणाञ्च पञ्चक्षराण्युक्षानीति। एतानि स्कन्धधात्वा-पतनान्येकसमरसीभूतानि । विन्दुशून्यो भवति स च विन्दुरच्युतः सन् परमाक्षर उच्यते परमाक्षरोऽप्यकारः । अकारसम्भवः सम्यक्स-मुद्धः प्रज्ञोपयात्मको वज्ञसन्त्वो नपुंसकपदं सहजकाय इत्युच्यते । ज्ञानज्ञेयात्मको हेतुफल्योरभेदत्वात् । स च कालवको भगवान् परमाक्षरः सुखपदम् । उक्तं च नामसङ्गीत्याम्-

सर्वमन्त्रार्धजनको महाविन्दुरनक्षरः। पञ्जाक्षरो महाशून्यो विन्दुशून्यः पडक्षरः॥ मूलतन्त्रे च-

अकारसञ्ज्ञकः प्रोक्तो धर्मधातुर्महाक्षरः । वज्जयोनिर्जिनेन्द्राणां कायवाक्चित्तकारणम् ॥ तद्यथा भगवान् वुद्धः सम्बुद्धोऽकारसम्भवः । अकारः सर्ववणीयवो महार्थः परमाक्षरः ॥ महाप्राणो खनुत्पादो वाक्यताहारवर्जितः । सर्वाभिटापहेत्वयः सर्ववाक्सु प्रभास्वरः ॥ कायवाक्वित्तनिष्पत्तिस्त्रिवज्ञाभेषधर्मिणी । यस्याः सा जिनकायानां वज्रयोनिः प्रगीयते ॥ सर्वेश्वर्षादिधर्माणां बुद्धानामुद्दयो यतः । स धर्मोद्य आख्यातः पुण्यज्ञानमयः परः ॥

इति । इयता च समाध्यद्गमुद्दियेदानीं संवृत्या हेतुफलभावमाह । विम्विमत्यादि । शून्यादाकाशाद्भृतं विम्वं सर्वाकारस्रकणं हेतुः कारणम्। शुकाक्षरः सुर्वं फलं फलेनानास्रवसुष्ठेन मुद्रितः सुम्बस्पः कुतः । हेनोरिष सुम्बस्पत्वात् । हेतुना चैवंभूतेन मुद्रितम् । अनान्स्वसुष्वं तस्यापि निरालम्बशून्यतात्मकत्वात् । एतद्वयं शून्यताकम्णालक्षाणिमत्याह्। शून्यतेत्यादि । सालम्बशून्यताविम्बयूक्षिणं हेतुः । अनालम्बक्रणाक्षरधृक् फलम् । अनयोः शून्यताकम्णायोर्यद्भिन्नत्व-मेकत्वलक्ष्मणं योधिषिणं तद्वयुत्तमुच्यते । नान्यत्कर्मज्ञानमुद्राजितं क्षररपन्दलक्षणम् । एतचोच्छेदसंसाररिहतिमत्याह । निर्वाणन तुन्धन् स्पेण रहितं विम्वं संसारेण क्षरसुखलक्षणेनातीतमनास्रवमहासुव-मक्षरम् । तपोरक्षरिवम्बपोयोंगोऽद्वयोऽपर उत्कृष्टः ।

अत एवाह । शाश्वतोच्छेद्निर्मुक्तमिति । अत्रोपपत्तिमाह । अभाव इलादि । विम्वस्य सर्वाकारखित्ताभासस्याभाव वच्छेदो नास्ति छुतः। अभावोद्भूतरुक्षणात् । अभावोच्छून्यात्केवरामस्तमस्त स्ति छुतः। अभावोद्भूतरुक्षणात् । अभावोच्छून्यात्केवरामस्तमस्त स्ति । अक्षात्मवेवस्य प्यध्वत्रैधातुकप्रतिभासस्योत्पत्तेः । वक्ष्यति चात्र मूलं गगनोद्भविन्यने सेवितेन तथात्मन इति । अक्षरस्यानास्रवसुखस्य न भवोऽस्ति छुतः । भावसम्भूतरुक्षणात् । प्रतिभासमानविम्यस्यरुक्षणभावसम्भूतत्वात् । एतव प्रज्ञाहेतोरजातत्वादिसादिना स्कुटिपप्यति । यदा मणेस्प्वीत्रक्षण प्रत्यावाद्धोकविरुक्षणितिरास्रवसुखस्य सम्भूतेः । अभावभावाद्यक्रस्य स्वम्यूतेः । अभावभावाद्यक्रस्य श्रीप्यति । स्वाद्ययो स्वप्ति । स्ति भावभावभावाद्यक्षेत्रस्य स्वभावभावे। संयोगो मीलनं वन्नयोगः। सचाद्ययो युगनद्यस्योऽक्षरक्षेति। पतदेव तत्त्वम् ।

तदुक्तमार्थदेवर्षादैः सूतके यद्गृतं तक्तत्वं किमेतद्गगवन् भृतं नाम । घदविसंवादकं तद्गृतम् । किमेतद्विसंवादकं नाम । यो भूतनपात्मकः समाधिस्तद्विसंवादकम् । क एष भूतनपात्मकः समाधिनीम यत्सत्य- द्वयाऽद्वैधीकारलक्षणम् । स भूतनपात्मकः समाधिः । किमेतद्भगवन् सलद्वयं नाम । प्रथमं संवृतिसत्यं द्वितीयं परमार्थसत्यं चेति । अत एव रूपारूपविनिर्मुक्त इत्युच्यते । प्रतिसेनायां हि द्पेणायुपलभ्यमानदारी-रायां न रूपलक्षणं परमाणुद्रव्यसन्दोहाभावात् । नारूपलक्षणमुपलभ्यमानस्य दुरपकमत्वात् । तस्मान्न थिम्यं भयं संसारमायाति निर्वाण गुच्छेदं याति नाक्षरमन्योन्यालिङ्गितम् । ज्ञान्तमविकारीन्द्रियविकाररहितत्वा-दिदमेवोभयात्मकं नपुंसकपदं केवलप्रज्ञोपायपक्षयोरभावात्परमुत्कृष्टं सक्लजगदसाधारणत्वातम् महामुद्दासमुत्पत्रत्वात्महृत्वस्य हेतुत्त्वं महामुद्दासमुत्पत्रत्वात्महृत्वस्य हेतुत्त्वं महामुद्दायाश्च हेतुत्वमेवं हि हेतुः फलं च द्वयमप्यनतिकान्तमतः कर्ममुद्दा ज्ञानमुद्रा च हेतुरस्तु महामुद्दाया अपि को वै विशेष इत्याह् । प्रज्ञेत्यादि पज्ञा थिम्बलक्षणा सर्वाकाराऽवयोधरूपिणी सर्वधर्मजून्यता सा च हेताः सकाञान्न सम्मृता न जाताऽकृतत्वात्पकृतेः परमार्थतो यद्पि-पज्ञाहेतुद्भवं फलं प्रज्ञाजातमित्वभिषीयते तद्पि न हेतुजमिति प्रज्ञाहेतुद्भवं फलं प्रज्ञाजातमित्वभिषीयते तद्पि न हेतुजमिति प्रज्ञाहेतुं न भवित कुतः प्रज्ञाहेतांने जातत्वात्प्रज्ञाया अहेतुजत्वात्फलमपि सहजाल्यं कथिमव हेतुजं भवितुमईति प्रागेव हेतुकथाया निरासात् ।

अतोऽस्मात्करणायद्क्षरं ज्ञानं तत्मज्ञाज्ञानं न हेतुजं ततश्च हेतुफलभावाभावात्फलेनेव हेतुभृद्वितो हेतुनैव वा फलमित्यन्योन्यमिप न
भवित।फलेनापि हेतुभृद्वितो हेतुनापि फलमिति परस्परमिप न भविति।फलेनापि हेतुभृद्वितो हेतुनापि फलमिति परस्परमिप न भविति
कृत हत्याह ।हेतुरित्यादि । यतो हेतुफले प्रतीत्यसमुत्पन्नत्वात्संवृते तस्य
लोकोत्तरत्वेनानादिनिधनत्वात्।अतोऽन्योन्यमुद्रितमुभयाभिन्नयुगनद्धाल्यं विम्यं नोत्पन्नं न च निर्वृतमुत्पाद्व्यपरहितम्। उक्तं च। उत्पादाद्धा
तथागतानाममुत्पादाद्धा तथागतानां स्थितैवैपा धर्माणां धर्मतेति। यतश्रोभयाभिन्नविम्यस्य प्रज्ञाभाग आदिशान्तत्वान्नित्यानुत्पन्नः । उपायभागस्तु प्रत्यात्मवेचत्वात्सदोदित एव । ततोऽपि न हेतुफलत्वं नापि
परस्परमुद्रणम् । अन्योन्यमुद्रितत्वे युक्तयन्तरमाह । अजातस्येत्यादि ।
ज्ञानाकार्ज्यतिरिक्तस्य वाद्यस्यासम्भवात्। स्वित्तमेव वैधातुकाकारतया वहिर्विभक्तमेवोपलभ्यते । न स्वित्तादन्यवोगिनस्तदानीं स्वपरविभागकल्पाभावात् । उक्तं च हेवज्रे-

स्वर्गमर्त्येश्च पातालैरेकम् तिंभवरक्षणात् । स्वपरभागविकल्पेन वाधितुं नैव दावयते ॥

त एव पट्कुलानि यथाकमम् । अक्षरज्ञानादिपङ्घातृनाम् । ग्चमक्षरमनआदिपडिन्द्रियाणाम् । तथाक्षरशब्दादिषड्विपयाणाम्। इन्द्रियोपलक्षणादक्षरदिव्येन्द्रियपाण्युपस्थपायुवाक्पादाख्यकर्मेन्द्रिया∽ णां तथा विषयोपलक्षणादक्षरच्युतिः । आदानमूत्रस्रावविद्धःसर्गा-लापगत्याख्यकर्वेन्द्रियकियाणामेतानि पर्चिशःक्रमेण मण्डले महा-काषाख्यवज्ञसत्त्वमहारागाक्षररत्नेशमहाक्रोधाक्षोभ्यमहामोहाख्यैदरी-चनमहाद्वेपारुवामोधसिद्धिमहालोभारुयामिताभाः । पाण्डरावज्रघात्वीश्वरीरहोचनातारामामक्यः। समन्तभद्रक्षितिगर्भ-वज्रपाणिसर्वनिवरगविष्कम्भीखगर्भटांकेश्वराः। शब्दवजारसवज्राधर्भ-धातुबज्ञागन्धवज्ञास्पर्शवज्ञारूपवज्ञाः । शुम्भप्रज्ञान्तकोष्णीपयमान्तक-विद्यान्तकपद्मान्तकाः। महानीलाजम्मिनीरौद्राक्षीशुम्भिनीमहाचौर्यामा-निन्यः । अयं च पर्टात्रेशदेवताव्यापकोऽचित्ताचित्तवज्ञः । सावरणरा-गादिनिरोधात्काधराण्यहाकामादिपण्युखः । मृत्युमारादीनां नकत्वाङ्गीमः। उक्तज्ञानादिपद्कुलैः शोधितः काय इति कायमण्डलं गुर्छे-निद्रयवाङ्मण्डलचित्तमण्डलमेतत्त्रयात्मकपर्कुलमण्डलं तन्मागेभाव-नया शुद्धं सहविश्वद्धानां पूर्वोक्तप्रज्ञोपायश्चिवज्ञाणां वजसन्वत्वमधि-त्तवज्ञत्वं निष्पाद्येत्। इदं सेकोदेशाख्यप्रकरणमुक्तं दशाभिपेकसा-धनं परमाक्षराभिषेकसाधनं चोक्तम्। नाडीकुलप्रकाशकं देशकवज्र-पाणेरुदेशात्संक्षेपात्स्फुटं कथितमित्याह भगवानिति-

> सर्दर्थयोतिनी द्युद्धा सर्वाष्ट्रतितमोऽपहा । हरत्वया जगत्तापं संकेन्दुझानचन्द्रिका ॥ इति संकोदेशटीका समासा॥ कृतिरियं श्रीनड(नारो)पादानाम्॥



# SEKODDESATĪKĀ

# Addenda and Corrigenda

N. B.—Scholars to whom this book is dedicated, should forgive me for the unusual and rather odd sight of an ADDENDA where passages struck off the text have been restored. This is mainly due to the fact that I would be a support of the struck of t fact that I was not at hand, and my freedom of movement much reduced, when the publishing was undertaken.

## 1. Addenda

The following passages have been omitted, and some replaced with asterisks on the General Editor's initiative.

PREFACE. P. 34, line last but one; before The retention of bodhicitta... read "As I have mentioned before, the text prescribes: bhage lingam pratisthapya bodhi-cittam na cotsrjet i Bhavayed buddhabimbam tu traidhatukamasesatah'" Replace asterisks by

| PR 14 |      |              |      | Replace asterisks | Dy                       |
|-------|------|--------------|------|-------------------|--------------------------|
| TEXT  | Pag  | e            | Line |                   | सम्बी°                   |
| •     | 24   | <del>l</del> | 10   | ,,                | चूपयेत                   |
|       | 27   |              | 27   | "                 | भगे लिंग                 |
|       | 2    | 5            | 8    | 1>                | योनी                     |
|       |      | ,            | 20   | 22                | क्षरण ॰                  |
|       | 2    |              | 2    | **                | मैथुने                   |
|       |      | ,,           | 13   | 31                | बिन्दुत्त्यवन °          |
|       |      | »            | 15   | 37                | स्तनाष्ट्र               |
|       |      | 28           | 6    | **                | गुन्ध                    |
|       |      | 13           | 10   | 1)                | खवो°                     |
|       |      | ,,           | 19   | . "               | च्ववनमुख°                |
|       |      | 42           | 22   | 17                | क्षरमुखं                 |
|       |      | ,,           | 23   | 1)                | क्रियं                   |
| •     |      | 46           | 24   | 77                | स्वकरकमलेनोहालनं         |
|       |      | 72.          | 24   | "                 |                          |
|       |      |              | 2.   | Corrigenda        | _ •                      |
| PRE   | FACE | Page         | Line | Instead of        | <i>Read</i><br>Nāgārjuna |
|       | •    | 14           | 21   | Nāgarjuna         | te()                     |
|       |      | 27           | 12   | Close bracke      | and the Guru             |
|       |      | *1           | 42   | and the Guru      | <del></del>              |

त एव पर्कुलानि यथाकमम् । अक्षरज्ञानादिपङ्धातृनाम् । एवमक्षरमनआदिपडिन्द्रियाणाम् । तथाक्षरशब्दादिपड्विपयाणाम्। इन्द्रियोपलक्षणादक्षरिदृत्येन्द्रियपाण्युपस्थपायुवाक्षादाख्यकर्मेन्द्रिया-णां तथा विषयोपलक्षणादक्षरच्युतिः । आदानमृत्रस्रावविद्वःसर्गी-लापगत्याख्यकभेन्द्रियकियाणामेतानि पर्जिशान्त्रमेण मण्डले महा-क।याख्यवज्ञसत्त्वमहारागाक्षररत्नेशमहाकोघ।क्षोभ्यमहामोहाख्यवैरी– चनमहाद्वेपाख्यामोघसिद्धिमहालोभाख्यामिताभाः । प्रज्ञापारमिता-पाण्डरावज्ञधात्वीश्वरीलोचनातारामामक्यः। समन्तभद्रक्षितिगर्भ-वजपाणिसर्वनिवरगविष्त्रम्भीखगर्भहोकेश्वराः। शब्दवजारसवजाधर्म-धातुवजागन्धवज्ञास्पर्शवज्ञारूपवजाः । शुम्भप्रज्ञान्तकोष्णीपयमान्तक-विद्यान्तकपद्मान्तकाः। महानीलाजस्मिनीरौद्राक्षीभूस्भिनीमहावीर्यामा-निन्यः । अयं च पर्विशद्देवताव्यापकोऽचित्तचित्तवज्ञः । सावरणरा-गादिनिरोधातकोधराण्महाकामादिषण्युखः । मृत्युमारादीनां भया-नकत्वाङ्गीमः। उक्तज्ञानादिपर्कुलैः शोधितः काय इति कायमण्डलं गुह्ये-न्द्रियवाङ्मण्डलःचित्तमण्डलमेतत्त्रयात्मकपर्कुलमण्डलं तन्मार्गभाव-नया शुद्धं सहविशुद्धानां पूर्वोक्तप्रज्ञोपायत्रिवज्ञाणां वज्रसत्त्वत्वमचि-त्तवज्रत्वं निष्पाद्येत्। इदं संकोद्देशाख्यप्रकरणमुक्तं दशाभिपेकसा-धनं परमाक्षराभिषेकसाधनं चोक्तम्। नाडीकुलप्रकाशकं देशकवज्र-पाणेक्देशात्संक्षेपात्स्फुटं कथितमित्याह भगवानिति-

सर्दर्थकोतिनी शुद्धा सर्वावृतितमोऽपहा । हरत्वेषा जगत्तापं सेकेन्दुज्ञानचन्द्रिका ॥ इति सेकोदेशटीका समाप्ता ॥ कृतिरियं श्रीनड(नारो)पादानाम् ॥



# SEKODDESAŢĪKĀ

# Addenda and Corrigenda

N. B.—Scholars to whom this book is dedicated, should forgive me for the unusual and rather odd sight of an ADDENDA where passages struck off the text have been restored. This is mainly due to the lact that I was not at hand, and my freedom of movement much reduced, when the publishing was undertaken.

## 1. Addenda

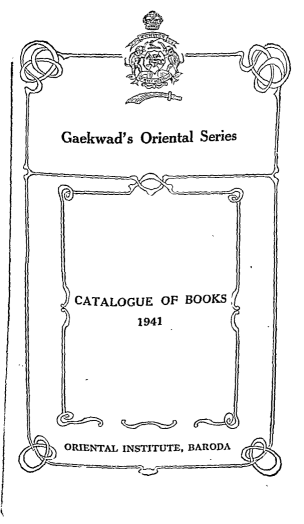
The following passages have been omitted, and some replaced with asterisks on the General Editor's initiative.

PREFACE, P. 34, line last but one; before The retention of bodhicita... read "As I have mentioned before, the text prescribes: bhage lingam pratisthapya bodhicittam na cotsrjet i Bhavayed buddhabimbam tu traidhātukamašesatah'n"

| TEXT  | Page    | Line | Replace asterisks | by                        |
|-------|---------|------|-------------------|---------------------------|
| •     | 24      | 10   |                   | न्।नी°                    |
|       |         | 27   |                   | चूषयेत                    |
|       | "       |      | "                 | भगे लिहें                 |
|       | 25      | 8    | 1,                | योनी                      |
|       | ,,      | 20   | **                |                           |
|       | 26      | 2    | 97                | <b>स्</b> रण •            |
|       | 75      | 13   | "                 | मैथुने                    |
|       | 37      | 15   | ,,                | बिन्दुस्यवन <b>°</b>      |
|       | 28      | 6    | 91                | <b>स्तनाञ्च</b> °         |
|       | 1)      | 10   | 19                | নুষ                       |
|       | **      | 19   | . 11              | सावों °                   |
|       | 42      | 22   | "                 | च्य्वनसुख°                |
|       | ,,      | 23   | "                 | क्षरपुर्व                 |
| •     | 46      | 24   | "                 | <b>ब्रियं</b>             |
|       | 11.     | 24   | 22                | स्वक्रकमलेनोहा <b>टनं</b> |
|       |         | 2.   | Corrigenda        |                           |
| PREFA | CE Page | Line | Inslead of        | Read                      |
|       | 14      | 21   | Nāgarjuna         | Nāgārjuna                 |
|       | 27      | 12   | Close bracket     | s ( )                     |
|       | **      | 42   | and the Guru      | and the Guru              |

TEXT

| 29      | 6   | assession              |                      |
|---------|-----|------------------------|----------------------|
| **      | 7   | fierce                 | possession           |
|         | 35  |                        | three                |
| 35      | 1   |                        | rackets ( )          |
|         | . 1 | recures                | recurs               |
| 2       | 3   | पुणिमा, twice          | पूर्णिमा             |
| 23      | 22  | सन्दर्य                | মুখা                 |
| 3       | 2   | अधिपत्यमुत्तर <b>॰</b> | अधिरत्यनुत्तर°       |
| **      | 23  | स्यमिनना               | - सूर्याग्नीनां      |
| 5       | 26  | शन्यत्वादेव            |                      |
| 6       | 24  | °विरवर्ण°              | <b>ञ्</b> त्यत्वादेव |
| 16      | 7   | युत                    | °परिपूर्ण •          |
| •>      | 7   | <b>यु</b> तं           | থ্ন                  |
| 23      | 20  | . उ.<br>नटोबा•         | যূ্ব                 |
| 24      | 4   | नगऽस्तु                | बाटका <b>°</b>       |
| 40      | 8   | धमञ्जाला °             | नमोऽस्तु             |
| 45      | 22  | सचित्रद्               | धूमञ्जाटा°           |
| 46      | 29  | राभ्यनद्<br>शन्यं      | स्चिवद्              |
| 47      | 21  | सन्य<br>सन्यता °       | शस्यं                |
| 48      | 6   | तमोति                  | श्रन्थता°            |
| *       | 13  |                        | <b>तमे</b> ति        |
| ,,      | 29  | भावयेष्या*             | भावयेद्ध्या॰         |
| 49      | 6   | शन्यतायाः ॥            | श्रन्यतायाः ॥        |
| 51      | -   | दर्गगसडाहु॰            | दर्पणखड्गाङ्गु॰      |
| 53      | 15  | निर्मच्छन्यबध्ती       | निर्गच्छत्यवधूनी     |
| 55      | 14  | मध्ययाय!               | मध्यमाया             |
| 57      | 2   | यजमणोश्रुतं            | वजमणे शुत            |
|         | 7   | °घात्वायतुन्°          | °घारतायतत्र °        |
| "<br>59 | 8   | परमार्थ०               | परमार्थ•             |
| 61      | 19  | सहजनन्द ॰              | सहजानन्द ॰           |
| 62      | 28  | ११घ्यादीनां •          | कृष्यादीनां °        |
|         | 5   | सं इत्यर्थ ॰           | tianes               |



# SELECT OPINIONS

- Sylvain Levi: The Gaekwad's Series is standing at the head of the many collections now published in India.
- Asiatic Review, London: It is one of the best series issued in the East as regards the get up of the individual volumes as well as the able editorship of the series and separate works.
  - Presidential Address, Patna Session of the Oriental

    Conference: Work of the same class is being done in Mysore, Travancore, Kashmir, Benares, and elsewhere, but the organisation at Baroda appears to lead.
  - Indian Art and Letters, London: The scientific publications known as the "Oriental Series" of the Maharaja Gaekwar are known to and highly valued by scholars in all parts of the world.
  - Journal of the Royal Asiatic Society, London:
    Thanks to enlightened patronage and vigorous management the "Gackwad's Oriental Series" is going from strength to strength.
  - Sir Jadunath Sarkar, Kt.: The valuable Indian histories included in the "Gaekwad's Oriental Series" will stand as an enduring monument to the enlightened liberality of the Ruler of Baroda and the wisdom of his advisers.
    - The Times Literary Supplement, London: These studies are a valuable addition to Western learning and reflect great credit on the editor and His Highness.

## GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES

Critical editions of unprinted and original works of Oriental Literature, edited by competent scholars, and published at the Oriental Institute, Baroda

## I. BOOKS PUBLISHED.

Rs. A.

I. Kāvyamīmārisā (काव्यमीनांचा): a work on poetics, by Rajasekhara (880-920 A.D.): edited by C. D. Dalal and R. Anantakrishna Sastry, 1916. Reissued, 1924. Third edition revised and enlarged by Pandit K. S. Ramaswami Shastri of the Oriental Institute, Baroda, 1934, pp. 52+314 ...

This book has been set as a text-book by several Universities including Benares, Bombay, and Patna.

- 2. Naranārāyaṇānanda (नरनारायणानन्द): a poem on the Paurāṇio stor Girnar, by of Dholka, co i.e., A.D. 1221 and 1231: edited by C. D. Dalal and R. Anantakrishna Sastry, 1916, pp. 11+92+12. Out of print
- 3. Tarkasangraha (नर्वगड्ड): a work on Philosophy (refutation of Vaisesika theory of atomic creation) by Ānandajnāna or Ānandagiri, the famous commentator on Sankarācārya's Bhāsyas, who flourished in the latter half of the 13th century : edited by T. M. Tripathi, Out of print. 1917, pp. 36+142+13
- 4. Pārthaparākrama (पार्यपालन): a drama describing Arjuna's recovery of the cows of King Virāta, by Prahladanadeva, the founder of Palanpur and the younger brother of the Paramara king of Chandravati (a state in Mārwār), and a feudatory of the kings of Guzerat, who was a Yuvarāja in Samvat 1220 or A.D. 1164; edited by C. D. Dalal, 1917, pp. 8+29. Out of print.
  - 5. Rastraudhavamsa (राष्ट्रीडवंग्): an historical poem Mahākāvya) describing the history of the Bāgulas of Mayūragiri, from Rāṣṭraudha, king of Kanauj and the originator of the dynasty, to Narāyana Shāh of Mayūragiri, by Rudra Kavi, composed in Saka 1618 or A.D. 1590: edited by Pandit Embar Krishnamacharya with Introduction by C. D. Dalal, 1917, p. 24.1128.14 Out of print. рр. 24+128+4 ..

|    | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | Rs. A.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|    | Linganusasana (क्रान्साका): on Grammar, by Vamana, who lived between the last quarter of the 8th century and the first quarter of the 9th century: edited by C. D. Dalal, 1918, pp. 9+24  Out of print.                                                                                                                                                                   |
|    | Vasantarilāsa (খলন্দিব্ৰে): an historical poem<br>(Mahākāvya) describing the life of Vastupala and<br>the history of Guzerat, by Bālachandrasūri (from<br>Motheraka or Modhera in Kaḍi Prant, Baroda State),<br>contemporary of Vastupāla, composed after his death<br>for his son in Samvat 1296 (A.D. 1240): edited by C. D.<br>Dalal, 1917, pp. 16+114+6 Out of print. |
| 8. | Rūpakaṣaṭka (૧४६४): six dramas by Vatsarāja,<br>minister of Paramardidera of Kalinjara, who lived<br>between the 2nd half of the 12th and the 1st quarter<br>of 13th century: edited by C. D. Dalal, 1918,<br>pp. 12+191 Out of print.                                                                                                                                    |
| 9  | Mohaparājaya (श्रीपपराजय): an allegorical drama de-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|    | Introduction and Appendices by C. D. Dalal, 1918, pp. 32+135+20 Out of print.                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

10. Hammīramadamardana (इम्बोरसदमहेन): a drama glorify-

or A.D. 1220 and 1239 edited by C. D Dalal, 1920, pp. 15+98 2-0 Udavasundarikathā (चद्यसुम्द्रीकवा): a romance (Campu 11 in prose and poetry) by Soddhala, a contemporary of and patronised by the three brothers, Chchittaraja, And parometer by the later protects, carefulcasians, Nagarjuna, and Mummunitaja, successive rulers of Konkan, composed between A D 1026 and 1050: edited by C. D. Dalal and Pandit Embar Krishnamacharya, 1920, pp. 10+158+7 2-4 12 Mahavidyavidambana (भदाविद्याविदम्बन): a work on Nyāya Philosophy, by Bhatta Vādindra who lived

at Broach, composed between Samvat 1276 and 1286

about A.D. 1210 to 1274: edited by M. R. Telang, 1920, pp. 44+189+7 2 - 8Pracinagurjarakavysangraha (प्राचीनगुर्जरकायमहुप): a collection of old Gujarati poems dating from 12th to 15th centuries A.D.: edited by C. D. Dalal, 1920,

pp. 140+30 ٠. 14. Kumarapalapratibodha (कुमार्यास्त्रतिकोष): a biographical work in Prakrta, by Somaprabhāchārya, composed in Samvat 1241 or A.D. 1195: edited by

Muni Jinavijayaji, 1920, pp. 72+478 7-8

|     |                                                                                                                                                                                                                                                                        | Rs. A.         |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| 15. | Gaṇakārikā (ন্যজাহিজা): a work on Philosophy<br>(Pāśupata School), by Bhāsarvajāa who lived in the<br>Second half of the 10th century: edited by C. D. Dalal,<br>1921, pp. 10+67                                                                                       | 1-4            |
| 16. | by Narada: edited by M. R. Telang, 1920, pp. 16+64                                                                                                                                                                                                                     |                |
| 17. | Out of Kavindrācārya List (ধ্বী-রাষ্ট্রেম): list of Sanskrit works in the collection of Kavindrācārya, a Benares Pandit (1656 A.D.): edited by R. Ananta-krishna Sastry, with a Foreword by Dr. Ganganatha Jha, 1921, pp. 204-34                                       | print.<br>0-12 |
| 18. | Vārāhagrhyasūtra (বাবেষস্থানৰ): Vedie ritual<br>(domestic) of the Yajurveda edited by Dr. R.<br>Shamasastry, 1920, pp. 5+24                                                                                                                                            | 0-10           |
| 19. | Lekhapaddhati (जेवपदित): a collection of models of<br>state and private documents, dating from 8th to 15th<br>centuries A.D.: edited by C. D. Dalal and G. K.<br>Shrigondekar, 1925, pp 11+130                                                                         | 2-0            |
| 20, | Bhavisayattakahā or Paūcamīkahā (พริษฐษฐม): a<br>romance in Apabhramsa language, by Dhanapāla (circa<br>12th century): edited by C. D. Dalal and Dr. P. D.<br>Gune, 1923, pp. 69+148+174                                                                               | 6-0            |
| 21, | A Descriptive Catalogue of the Palm-leaf and Important Paper MSS, in the Bhandars at Jessalmere (ঈগুল্বসাধানাবিশ্-ব-বন্ধা), compiled by C. D. Dalal and edited by Pandit L. B. Gandhi, 1923, pp. 70+101                                                                | 3-4            |
| 22. | Parasurāmakalpasūtra (परारामकलस्यम्): a work on<br>Tantra, with commentary by Rāmeśvara: edited by<br>A. Mahadova Sastry, B.A., 1923, pp. 23+390. Out of p                                                                                                             | rint.          |
| 23. | Nityotsava (বিত্তীয়ৰ): a supplement to the Parasurāma-<br>kalpasūtra by Umānandanātha. edited by A. Mahadova<br>Sastry, B.A., 1923. Second revised edition by Swami<br>Trivikrama Tirtha, 1930, pp. 22+252                                                            | 5–0            |
| 24. | Tantrarahasya (নলংখা): a work on the Prābhākara<br>School of Pūrvamīmāmsā, by Rāmānujācārya: edited<br>by Dr. R. Shamasastry, 1923, pp. 15+84 Out of pr                                                                                                                | rint.          |
| 25, | 32. Samarāngana (wwited): a work on architecture, town. (11th Ganar 1925, vol. I, pp. 39+290 (out of print), vol. II, pp. 16+324                                                                                                                                       | 0-0            |
| 26, | 41. Sādhanamālā (чукчыч): a Buddhist Tāntrio<br>text of rituals, dated 1165 A.D., consisting of 312<br>small works, composed by distinguished writers:<br>edited by Dr. B. Bhattacharyya. Illustrated. 2 vols.,<br>1925-1928, vol. I, pp. 23+342; vol. II, pp. 183+293 | <b>1–</b> 0    |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 18. A. |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 27. A Descriptive Catalogue of MSS, in the Central<br>Library, Baroda (কর্তারোকেন্সি মুখ্যকর্তা): compiled<br>by G. K. Shrigondelar, M.A., and K. S. Ramsawami<br>Shastri, with a Preface by B. Bhattacharyya, Ph.D.,<br>in 12 vols., vol. I (Veda, Vedalakṣaṇa, and Upaniṣadə,),<br>vol. I, 1925, pp. 28+264                                              | 6-0    |
| 28. 84. Mänesolläsa or Abbilasttärthacintämani (wwwi-<br>ww) i an engelopadie work treating of one bundred<br>different topics connected with the Royal household<br>and the Royal court, by Some-trandeva, a Chalukya<br>king of the 12th century: edited by G. K. Shrigondekar,<br>M.A., 3 vols., vol. I, 1925, pp. 18+146; vol. II, 1939,<br>pp. 50+304 | 7-12   |
| 29 Nalavilāsa (বৰ্ণবিভাৰ): a drama by Rāmachandrasūri,<br>pupil of Hemachandrasūri, describing the Paurānika<br>atory of Nala and Damayantī: edited by G. K.<br>Shrigondekar, M.A., and L. B. Gandhi, 1926, pp. 40+91                                                                                                                                      | 2-4    |
| 30, 31. Tattvasangraha (तर्मापुर): a Buddhist philo-<br>sophical work of the 8th century, by Santaraksita, a                                                                                                                                                                                                                                               |        |
| by Dr B. Bhattacharvya, 2 vols, 1928, vol. I<br>pp. 157+80+582; vol II, pp. 4+353+102                                                                                                                                                                                                                                                                      | 24-0   |
| 33, 4 Mirat-i-Ahmadi (年代末天-東東東京): by Ah Mabammad Khan, the last Moghul Dewan of Gujarat: edited in the original Persian by Syed Nawab Ali, M.A. Professor of Persian, Baroda College, 2 vols., illustrated, 1923-1928, vol. 1, pp. 416, vol 11, pp 632                                                                                                     | 19-8   |
| 35 Mānavagrhyasūtra (মালসহস্থানের): a work on Vedic<br>ritual (domestic) of the Yajurveda with the Bhāsya<br>of Astronomy color the Yajurveda with the Bhāsya<br>by F<br>by F                                                                                                                                                                              | 5-0    |
| 36,68 Nätyakästra (कार्यास्त्र): of Bharata with the commentary of Abhinavagupta of Kashmir: edited by M Ramakrishna Kavi, M.A., 4 vols. vol. 1, illustrated, 1926, pp 27+397, (out of print); vol. II, 1934, pp. 23+25+464                                                                                                                                | 5-0    |
| 37. Apabhramáakävyatrayī: (चरशंगकात्वचरी) consisting of three works, the (Theorem 1974) the Kälsayaröpakulaka, with commentaries tion in Sanskrit by L                                                                                                                                                                                                     |        |
| 39. Nyāyapraveša (অন্যথম), Part I (Sanskrit Text): on<br>Buddhist Locic of Dinaga, with commentaries of<br>Haribbadra Sūriand Parisradeva: edited by Principal<br>A. B Dhrura, M.A., Ltd. Pro-Vice-Chancellor, Hindu<br>Loisenius Res                                                                                                                      |        |

| _   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Rs. A. |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 39, | edited with introduction, notes, appendices, etc., by<br>Pandit Vidhusekhara Bhattacharyya, Principal,<br>Vidyabhavana, Visvabharati, 1927, pp. 27+67                                                                                                                                                                     | 1-8    |
| 40. | Advayavajrasangraha (খ্র্বর্ষ্ত্র): consisting of<br>twenty short works on Buddhist philosophy by<br>Advayavajra, a Buddhist savant belonging to the<br>IIth century A.D., edited by Mahamahopādhyāya<br>Dr. Haraprasad Sastri, M.A., C.I.E., Hon. D.Litt.,<br>1927, pp. 39+68.                                           | 2-0    |
| 42, | 60. Kalpadrukośa (ক্ৰযুক্তান): standard work on<br>Sanskrit Lexicography, by Keśava: edited with an<br>elaborate introduction by the late Pandit Ramavatara<br>Sharma, Sahityacharya, M.A., of Patna and index<br>by Pandit Shrikant Sharma, 2 vols., vol. I (text),<br>1928, pp. 64+485; vol. II (index), 1932, pp. 283, | 14-0   |
| 43. | Mirat-i-Abmadi Supplement (निरात-र-परमही परिणिष्ट):<br>by Ali Muhammad Khan. Translated into English<br>N. Seddon, I.C.S.<br>, M.A. Illustrated.                                                                                                                                                                          | 6–8    |
| 44. | Two Vajrayāna Works (ব্রুথান্যক্রর্থ): comprising Prajňopāyavinišeayasiddhi of Anangavajra and Jñānasiddhi of Indrabhūti-two important works belonging to the little known Tantra school of Buddhism (8th century A.D.): edited by Dr. B. Bhattacharyya, 1929, pp. 21+118                                                 | 3-0    |
| 45. | Bhāvaprakāšana (খাৰসভাগৰ): of Śāradātanaya, a<br>comprehensive work on Dramaturgy and Rasa,<br>belonging to A.D 175-1250; edited by His Holiness<br>Yadugir Yatiraja Swami, Melkot, and K. S. Ramaswami<br>Sastri, Oriental Institute, Baroda, 1929, pp. 98+410                                                           | 7-0    |
| 46. | Rāmacarita (মাদ্বিদা): of Abhinands, Court poet<br>of Hāravarsa probably the same as Devapāla of the<br>Pāla Dynasty of Bengal (cr. 9th century A.D.): edited<br>by K. S. Ramaswami Sastri, 1929, pp. 29+467                                                                                                              | 7-8    |
| 47. | Nanjarājayašobhūṣaṇa (সম্বাজ্যের্যান্ত্র্যুত্ত): by Nraimha-<br>kavi alias Abhınava Kālidāsa, a work on Sanskrit<br>Poetics and relates to the glorification of Nanjarāja,<br>son of Vtrabhūpa of Mysore: edited by Pandit E.<br>Krishnamacharya, 1930, pp. 47+270                                                        | 5-0    |
| 48. | Nāṭyadarpaṇa (बाय्य्येच): on dramaturgy, by<br>Rāmacandra Sūrī with his own commentary: edited<br>by Pandit L. B. Gandhi and G. K. Shrigondekar,<br>M.A., 2 vols., vol. 1, 1929, pp. 23+228                                                                                                                               | 4-8    |
| 49. | Pre-Dinnaga Buddhist Texts on Logic from Chinese<br>Sources (মাখানবাৰসক্ষমনা): containing the English<br>translation of Satásāstra of Āryadeva, Tibetan text and                                                                                                                                                          |        |

| Rs. A. | F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 9-0    | English translation of Vigraka-vyārartanī of Nāgārjuna and the re-translation into Sanskrit from Chineso of Upāgaktdaya and Tarlafātra: edited by Prof. Gunseppe Tucci, 1930, pp. 30+40+32+77+89+91.                                                                                                                                                   |       |
| 8-0    | Mirat-i-Ahmadi Supplement (मिराम-र-अपमदी परिप्राप्ट)<br>Persian text giving an account of Guzerat, by Ali<br>Mubammad Khan: edited by Syed Nawab Ali, M.A.,<br>Principal, Bahauddin College, Junagadh, 1930, pp. 254                                                                                                                                   |       |
|        | पानान्नवर्थनार्वाः विकासमञ्ज्ञात्वर्थनार्वे । विकासिक्षाः स्वतंत्रवर्थनार्वे । । । । । । । । । । । । । । । । । । ।                                                                                                                                                                                                                                     | 51,77 |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |
| 26-0   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |
| 8–8    | Dandaviveka (रण्डिक): a comprehensive Penal Code of the ancient Hindus by Vardhamāna of the 15th century A.D.: edited by Mahāmahopādhyāya Kamala Krspa Smrtitirtha, 1931, pp 24+380                                                                                                                                                                    | 52    |
| 4-4    | Tathāgataguhyaka or Guhyasamāja (কুল্মানার):<br>the earliest and the most authoritative work of the<br>Tantra School of the Buddhist (3rd century A.D.):<br>edited by B Bhattacharyya, Ph D., 1931, pp. 39+210.                                                                                                                                        | 53.   |
| 12-0   | Jayākhyasarinhitā (ভাষাভ্যাজ্যা): an authoritative Pāācarātra work of the 5th century A.D., highly respected by the South Indian Vaisnavas: edited by Pandit E. Krishnamacharya of Vadtal, with one illustration in nine colours and a Foreword by B. Bhattachartyya, Ph.D., 1931, pp. 78+47+454                                                       | 54    |
| 2-0    | Kävyalankärasariasariagraha (*staturgreuntergy): of Udbhata with the commentary, probably the same as Udbhatavireka of Rajānaka Tlaka (11th century A D.): edited by K. S. Ramaswami Sastri, 1931, pp. 48-462                                                                                                                                          | 55.   |
| 3-8    | Pārānanda Sūtra (urunesur): an ancient Tāntric<br>work of the Hindus in Sūtra form giving details of<br>many practices and rites of a new School of Tantra:<br>edited by Swami Trivikrama Tirtha with a Foreword<br>by Dr. B. Ibhattacharya, 1931, pp. 30+106                                                                                          | 56    |
| 19-8   | .69 Absan-ut-Tawarikh (שַקשִוּד שְּקְּ שְּקְּדּוֹלְיִים): history of the Safawi Period of Persian History, 15th and 16th centures, by Hasan-Rumiu: edited by C. N. Seddon, I.O.S. (refired), Reader in Persian Jiarathi, University of Oxford, 2 vois, (Persian text and tensistation in English), vol. I, 1932, pp. 36+510; vol. II, 1934, pp. 16-403 |       |
|        | Padmānanda Mahākāvya ( पराज्ञासम्बाद्ध): giving the life history of Reabhadeva, the first Tirthahkara of the Jainas, by Amarachandra Kavi of the 13th century: edited by H. R. Kapadia, M.A., 1932, pp 99-4607                                                                                                                                         | 58    |
| 14-0   | kb 22 1 22.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |

d

\*

|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Rs. A       |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|       | Sabdaratnasamanyaya ( মান্ত্রিকান্দ্র ): an interesting lexicon of the Nönārtha class in Sanskrit compiled by the Maratha King Sahaji of Tanjore: edited by Pandit Viṭṭhala Ṣāstrī, Sanskrit Pāṭḥaṣāla, Baroda, with a Foreword by B. Bhattacharyya, Ph.D., 1932, pp. 31+605                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 11-0        |
| 61,91 | compendium of the Hindu Tantra comprising four<br>books on Kali, Tārā, Sundarī, and Chhinnamastā:<br>edited by Dr B. Bhattacharyya, 4 vols., vol. I,<br>Kālikhanda, 1932, pp. 13+179; vol. II, Tārākhanda,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             |
| 62. ] | 1941, pp. 12+275 Prajfiāpāramitās (хянчскіят): commentaries on the Prajfiāpāramitā, a Buddhist philosophical work: edited by Giuseppe Tucci, Member, Italian Academy, 2 vols., vol. I, 1932, pp. 55+58                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 5-8<br>12-0 |
| 63. 7 | Parikh-i-Mubarakhshahi (लार्ट्य-र-मुवारकमार्थो): an authentic and contemporary account of the kings of the Saiyvid Dynasty of Delhi: translated into English from original Persian by Kamal Krishna Basu, M.A., Professor, T.N.J. College, Bhagalpur, with a Foreword by Sir Jadunath Sarkar, Kt., 1923, pp. 13+299                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 7-8         |
|       | Siddhāntabindu (দিৱলেবিল্ছ): on Vedānta philosophy,<br>by Madhusūdana Sarasvati with commentary of<br>Purusottama: edited by P. C. Divanji, M.A., L.L.M.,<br>1933, pp. 142+93+306                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 11-0        |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 14–0        |
|       | 100 , 101 122, pp. 20 , 2022 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 18-0        |
|       | Sanskrit Texts from Ball (बर्लिड्सैपज्या): comprising<br>a large number of Hindu and Buddhist ritualistic,<br>religious and other texts recovered from the islands of<br>Java and Ball with comparisons: edited by Professor<br>Sylvain Levi, 1933, pp. 35+112                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 3-8         |
|       | Narayana Sataka (नाराययमाक): a devotional poem of high literary merit by Vidyākara with the commentary of Pitāmbara: edited by Pandit Shrikant Sharma 1935 pp 164-91                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 2-0         |
| 72, R | নি বিষয়ে ক্ষিত্র ক্য ক্ষিত্র ক্ষিত্য | 0–0         |

|                                                                                                                                                                                                                                                                    | Rs. a |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 74. Portuguese Vocables in Asiatic Languages ( মার্কার-<br>মুখ্টাম): translated into English from Portuguese<br>by Prof. A. X. Soares, M.A., LL.B., Baroda College,<br>Baroda, 1930, pp. 125+520                                                                   | 12-0  |
| 75. Nāyakaratna (नामस्त): a commentary on the Rāmānuja of Ramaswami 37, pp. 69+                                                                                                                                                                                    | 4-8   |
| 346 76. A Descriptive Catalogue of MSS. in the Jain Bhandars at Pattan (খাদ্যালালানের ফ্রন্থের): edited from the notes of the late Mr. C. D. Dalal, M.A., by L. B. Gandhi, 2 vols., vol. I, 1937, pp. 724-498.                                                     | 8-0   |
| 78. Ganitatilaka (ब्रियनिष्क): of Sripati with the commentary of Simhatilaka, a non-Jain work on Arithmetic with a Jam commentary: edited by H. R. Kapadia, M.A. 1937, pp 81+116                                                                                   | 4-0   |
| 79 The Foreign Vocabulary of the Quran (কুল্লেম্ডরাম): showing the extent of borrowed words in the sacred text compiled by Professor Arthur Jeffery of the School of Oriental Studies, Cairo, 1938, pp. 15+311                                                     | 12-0  |
| 80, 83 Tattvasangraha (রক্ষযুক্ত): of Śāntaraksita with<br>the commentary of Kanalasila: translated into English<br>by Mahāmahopādhyāya Dr Ganganath Jha, 2 vols,<br>vol I, 1937, pp 8+739; vol. II, 1939, pp. 12+854                                              | 37-0  |
| <ol> <li>Haritsa-villasa (Veffegrej): of Haritsa Mitthu; forms<br/>an elaborate defence of the various mystic practices<br/>and worship edited by Swami Trivikrama Tirtha<br/>and Mahamahopādhyāya Hathibhai Shastri, 1937,<br/>pp 13+331</li> </ol>               | ;     |
| 82. Süktimuktävali (মনিহুল্যান্সী); a well-known Sanskrit<br>work on Anthology, of Jalhana, a contemporary of<br>King Krsna of the Northern Yadava Dynasty (A.D.<br>1247); edited by Fandit E. Krishnamacharya, Sanskrit<br>Făthaśńli, Yadial. 1938, pp 64-463+85. | f     |
| 86. Behaspati Smṛti (vvufrufa), being a reconstructed text of the now lost work of Behaspati: edited by Rao Bahadur K. V Rangaswami Alyangar, Director, Trupati Oriental Institute, Tirupati, 1940                                                                 | 7     |
| 86 Parama-Samhitā (परमदिसा): an authoritative worl                                                                                                                                                                                                                 | k .   |

٠. Tattvopaplava (मध्येषज्ञ): a masterly criticism of the opinions of the prevailing Philosophical Schools by Jayarši, an atherstic writer; edited by Paudit Sukhalaji of the Benares Hindu University with an introduction by Mr. R. C. Parikh of Ahmedabad, 1940,

+230 .

on the Pancharatra system : edited by Dewan Bahadur S Krishnaswami Aiyangar, of Madras, 1940, pp. 45+208

pp. 21+144

8-0

|     |                                                          | D. A. |  |
|-----|----------------------------------------------------------|-------|--|
| 88, | Anekāntajayapatākā (अनेकान्तजयपताका): of Haribhadra      |       |  |
|     | Suri (8th century A.D.) with his own commentary and      |       |  |
|     | Tippanaka by Munichandra, the Guru of Vädideva           |       |  |
|     | Suri: edited by H. R. Kapadia, M.A., in 2 vols., vol. I, |       |  |
|     | 1940, pp. 32+404                                         | 10-0  |  |
| 99  | Sactordanilla (management), a mali haran Management      |       |  |

Sästradīpikā (मासदीपिका): a well-known Mīmāmsā work: the Tarkapada translated into English by D. Venkatramiah of Mysore, 1940, pp. 39+233 5-0

Sekoddesatīkā (वेकोरेमरीका): a Buddhist ritualistic work of Naropa describing the Abhiseka or the initiation of the disciple to the mystic fold; edited by Dr. Mario Carelli, 1941. Shortly.

#### BOOKS IN THE PRESS.

- Nātyašāstra (নাৰ্মান্ত্ৰ): edited by M. Ramakrishna Kavi, 4 vols., vol. III.
- Alamkāramahodadhi ( चलङ्कारमधोद्धि ): a famous work on Sanskrit Poetics composed by Narendraprabha Sūri at the request of Minister Vastupāla in 1226 A.D.: edited by Lalchandra B. Gandhi of the Oriental Institute, Baroda.
- Dvādašāranayacakra (हाइमारनयचक्र): an polemical treatise giving a résumé of the different philosophical systems with a refutation of the same from the Jain standpoint by Mallavadi Suri with a commentary by Simhasuri Gani: edited by Muni Caturvijayaji.
- 4. Krtyakalpataru (क्रायक्ष्यक्ष ): of Lakşmīdhara, minister of King Govindachandra of Kanauj . edited by Rao Bahadur K. V. Rangaswami Aiyangar, vols. I-V.
- A Descriptive Catalogue of MSS. in the Oriental Institute, Baroda (बडोदाराजकीय पन्यस्ची): compiled by K. S Ramaswami Sastri, Srauta Pandit, Oriental Institute, Baroda, 12 vols., vol. II (Srauta, Dharma, and Grhya Sütras).
- 6. Mādhavānala-Kāmakandalā (माधवानलकामक≪्ला): a romance in old Western Rajasthani by Ganapati, a Kayastha from Amod: edited by M. R. Majumdar, M.A., LL.B.
- Anekantajayapataka (अनेकानाज्ञयपनाका): of Haribhadra Sūri (c. 1120 A.D.) with his own commentary and Tippanaka by Munichandra, the Guru of Vadideva Sūri: edited by H. R. Kapadia, M.A., in 2 vols, vol. II
- Samrāt Siddhānta (प्यार्थिशास): the well-known work on Astronomy of Jagannātha Pandit: critically edited with numerous diagrams by Pandit Kedar Nath, Rajjyotisi, Jaipur.

- Vimalaprabhā (क्ष्मक्रमा): the famous commentary
  on the Kalacakra Tantra and the most important
  work of the Kalacakra School of the Buddhista:
  edited with comparisons of the Tibetan and Chinese
  versions by Giuseppe Tucci of the Italian Academy,
- Aparājitāpṛcchā (अपराजितायका): a voluminous work on architecture and fine-arts: edited by Mr. P. A. Mankad, L.C.E.
- Paraśurāma Kalpa Sūtra (খংঘানেকখনের): a work on Hindu Tantra, with commentary by Rāmcévara: second revised edition by Pandit Sakatlal Shastri.
- 12. An Alphabetical List of MSS. in the Oriental Institute, Baroda (ब्यवासमूची): compiled from the existing card catalogue by Raghavan Nambiyar Siromani, Catalogue Assistant, 2 vols., vol I
- 13. Vivāda Cintāmaṇt (বিষাদ্ধিকাদাৰ) of VāchaspatiMiśra: an authoritative Smrti work on the Hindu Law of Inheritance. translated into English by Mahāmahopādhyāya Dr. Ganganath Jha.
- 14 Tarkabhāşā (সর্বাধানা): a work on Buddhist Logic, by Moksikars Gupta of the Jagaddals monastery: edited with a Sanskrit commentary by Pandit Embar Krishnamacharva of Vadtal.
- 15 Hetubindutika (क्षेत्रक्टोका): commentary of Arcata on the famous work of Dharmakirti on Buddhist logic . edited from a single MS. discovered at Pattan, by Paudit Sukhalalji of the Benares Hindu University.
- 16 Gurjararāsāvalī (मुजरामावरी): a collection of several old Gujarati Rāsas. edited by Messrs. B. K Thakore, M. D. Desai, and M. C. Modi.

#### III. BOOKS UNDER PREPARATION.

- Prajñāpāramitās (মহাধাবিদনা): commentaties on the Prajñāpāramitā, a Buddhist philosophical work: edited by Prof. Giuseppe Tucci, 2 vols , vol. II.
- 2 Saktisangama Tantra (মরিসাধানন): comprising four books on Käll, Tārā, Sundarl, and Chhinnamastā: edited by B Bhattacheryya, Ph D, 4 vols, vols. III-IV.
- 3 Nātyadarpaṇa (সাত্ত্যুর): introduction in Sanskrit giving an account of the antiquity and usefulness of on Rasa, and

Rs. A.

- 4. KṛṭyakaIpataru (ছনজন্মন): one of the earliest Nibandha works of Laksmidhara: edited by Rao Bahadur K. V. Rangaswami Aiyangar, 8 vols., vols. VI-VIII.
- A Descriptive Catalogue of MSS. in the Oriental Institute, Baroda (বতাংবালেকীয দৰ্শক্ষী): compiled by the Library Staff, 12 vols., vol. III (Smrti MSS.).
- Mānasollāsa (দানদীলাদ): or AbhilaşitārthacIntāmani, edited by G. K. Shrigondekar, M.A., 3 vols., vol. III.
- Nitikalpataru (খীনিকখনৰ): the famous Niti work of Ksemendra: edited by Sardar K. M. Panikkar, M.A., of Patiala.
- Chhakkammuvaeso (क्व्यवरण): an Apabhramsa work
   of the Jains containing didactic religious teachings:
   edited by L. B. Gandhi, Jain Pandit.
- Nispannayogāmbara Tantra (দিঅর্থানান্বনের): describing a large number of mandalas or magic circles and numerous deities; edited by B. Bhattacharyya.
- Basatin-i-Salatin (খাদানিন্--ব-দান্ধানিন্): a contemporary account of the Sultans of Bijapur: translated into English by M. A. Kazi of the Baroda College and B. Bhattacharyya.
- Madana Mahārnava (নৰ্নদ্বাছৰ): a Smṛti work principally dealing with the doctrine of Karmavipāka composed during the reign of Māndhātā son of Madanapāla: edited by Embar Krishnamacharya.
- Trişaşţiśalākāpuruşacaritra (বিষ্টিদ্ভাজা সুক্ষবিষ): of Hemacandra: translated into English by Dr. Helen Johnson, 4 vols., vols. III-IV.
- Bṛhaspatitattva (হৰ্ঘানিকা): a Śaiva treatise belonging to an early stratum of the Āgamie literature written in old Javanese with Sanskrit ślokas interspersed in the text: edited by Dr. A. Zeiseniss of Leiden.
- 14. Anu Bhāṣya (খুদাঘা): a standard work of the Suddhādvaita School: translated into English by Prof. G. H. Bhatt, M A., of the Baroda College.
- 15. A Descriptive Catalogue of MSS. in the Jain Bhandars at Pattan (খননাখ্যাবীয খন্তেই): edited from the notes of the late Mr. C. D. Dalal, M.A., by L. B. Gandhi, 2 vols., vol. II.
- 16. An Alphabetical List of MSS. in the Oriental Institute, Baroda (মুলামান্ত্রী): compiled from the existing card catalogue by Ragharan Nambiyar Siromani, Catalogue Assistant, 2 vols., vol. II.

- Nātyuśāstra (কাৰ্যনের): of Bharata with the commentary of Abhinava Gupta: second revised edition by K. S. Ramaswami Shastri Siromani, vol. I.
- 18 Nāṭyaśāṣtra (ল্ড্ড্যাল): of Bharata with the commentary of Abhinava Gupta: edited by Dr. Ramakrishna Kavi. 4 vols., vol. IV.
- 19 Bhojanakutikila (মালস্কুমুভা): on the methods of preparing different dishes and ascertaining their food value written by Raghunātha Sūri, disciple of Anantadora in the 16th century AD: edited by Ananta Yajneswar Bhatr Dhupkar,
- 20 Tattvacintamani (সক্ষিদাদ্ধি): with the Aloka and Darpana commentaries: edited by Dr. Umesh Misra of the Allahabad University.
- 21 Rāsasangraha (रामस्पर) a collection of 14 old Gujarati -Rāsas, composed in the 16th and 16th centuries: edited by M. R. Majumdar, M. A. LL.B., of the Baroda College.
- 22 Pārasīkakoṣasaṅgraha (মাটোজজাম্বন্ধ): a collection of four Persian Sanskrit lexicons: edited by Dewan Bahadur K M. Zaveri and M. R. Majumdar, M.A, LI.B
- 23 Dhürtasvāmi Bhāsyn (มุทิสเทิมาพ). a commentary on the Aśvalāyana Grhyasūtra: edited by A Chinnaswami Shastri.
- 24. Kodandamandana (कोर्ड्सम्बन), a work on archery attributed to Mandana Sütradhāra; edited by M. Ramakrishna Kavi.
- Matangavṛtti (भन्नक्ति) a commentary on the Matanga Pārameśsara Tantra by Rāmakantha Bhaṭṭa: edited by Mahamahopadhyaya Jogendranath Barchi.
- 26 Upanişat-Sangraha ( aviewav): a collection of unpublished Upanişads: edited by Shastri Gajanan Shambhu Sudhale of Bombay.

For further particulars please communicate with—
The Director.

Orvental Institute, Baroda.

# THE GAEKWAD'S STUDIES IN RELIGION AND PHILOSOPHY.

|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | KS. A. |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 1. | The Comparative Study of Religious: [Contents: I, the sources and nature of religious truth. II, supernatural beings, good and bad. III, the soul, its nature, origin, and destiny. IV, sin and suffering, salvation and redemption. V, religious practices. VI, the emotional attitude and religious ideals]: by Alban G. Widgery, M.A., 1922                                                                                                                                                                                                          |        |
| 2. | Goods and Bads: being the substance of a series of talks and discussions with H.H. the Maharaja Gaekwad of Baroda. [Contents: introduction. I, physical values. II, intellectual values. III, æsthetic values. IV, moral value. V, religious value. VI, the good life, its unity and attainment; by Alban G. Widgery, M.A., 1920. (Library edition Rs. 5)                                                                                                                                                                                               | 3-0    |
| 3. | Immortality and other Essays: {Contents: I, philosophy and life. II, immortality III, morality and religion. IV, Jesus and modern culture. V, the psychology of Christian motive. VI, free Catholicism and non-Christian Religions. VII, Nietzsche and Tolstoi on Morality and Religion. VIII, Sir Oliver Lodge on science and religion. IX, the value of confessions of faith. X, the idea of resurrection XI, religion and beauty. XII, religion and history. XIII, principles of reform in religion]: by Alban G. Widgery, M.A., 1919. (Cloth Rs. 3) | 2-0    |
| 4. | Confutation of Atheism: a translation of the Hadis:i-Halila or the tradition of the Myrobalan Fruit: translated by Vali Mohammad Chhanganbhai Momin, 1918                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0–14   |
|    | Continue of Royal Servences: being a collection of verses<br>from the Viramitrodaya with their translations in<br>English, Gujarati, and Marathi: by B. Bhattacharyya,<br>M.A., Ph.D.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 0-6    |

## SELLING AGENTS OF THE GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES

#### England

Messrs, Luzac & Co., 46, Great Russell Street, London, W.C. I.

Messrs. Arthur Probsthain, 41, Great Russell Street, London, W.C. 1.

Messrs. Deighton Bell & Co., 13 & 30, Trinity Street, Cambridge.

#### Calcutta

Messrs. The Book Co., Ltd., 4/3, College Square.

Messrs. Thacker Spink & Co., 3, Esplanade East.

#### Benares City

Chowkhamba Sanskrit Series Office, Post Box No. 8, Benares

Messrs. Braj Bhusan Das & Co., 40/5, Thathari Bazar.

## Lahore

Messra, Mehrchand Lachmandass, Sanskrit Book Depôt, Said Mitha Street.

Messrs. Motilal Banarsidass, Punjab Sanskrit Book Depôt, Said Mitha Street.

### Bombay

Messrs. Taraporevala & Sons, Kitab Mahal, Hornby Road.

Messrs, Gopal Narayan & Co., Kalbadevi Road.

Messrs, N. M. Tripathi & Co., Kalbadevi Road.

Saraswati Pustak Bhandar, Gulalwadi, Fort.

#### Poona

Oriental Book Supply Agency, 15, Shukrawar Peth.

### Baroda

N. G. Athavale, Bookseller, Raopura.